南

何

コドリ

体



# 阿弥陀经语

释净宗 ▮

#### ②此初生时情景

此初生时情景,示新生者备受关爱,入诸大菩萨行列,尔我一类。亦如从军之人即换军服,则同一行伍。

这段文讲了几个方面的意思:一是显示出生时的情景,显示新生到极乐世界的众生,也就是我等,备受关爱,观音、势至及诸大菩萨,既欢喜又安详,轻柔、徐徐地给我们穿上衣服;二是"莲花大众"着衣服之后,就进入了诸大菩萨行列,"尔我一类",我们就跟诸大菩萨一样了。

就像从军的时候先要换军装,换上军装,就同一行伍、同一颜色。 我们到极乐世界,立刻就成为阿弥陀佛的军人。阿弥陀佛首先给我们换 衣服,统一的款式及颜色,把我们之前的"弊垢衣",换成了新"天衣"。

## ③衣表知惭

然第三十八愿"应法妙服,自然在身",衣表知惭。此界胎生,人无惭愧,故裸体。净土既莲花化生,依佛功德,知惭愧故,必当有服在身。然初生故,不如诸大菩萨殊胜,故法侣将衣来着。虽说将衣来着,一切皆是自然。

《大经》中第三十八愿"衣服随念"这一愿,其中说到"应法妙服,自然在身"。"应法"是跟法相应,如法。"妙服",微妙的服饰。"自然在身",自自然然就在身上,不需要剪裁,也不要洗涤。

衣服在佛法里表示"知惭",知道惭愧的人叫"知惭"。我们娑婆世界的众生不知惭愧。如果生下来就穿着衣服,是知惭愧的人;如果生下来光溜溜的,就是"此界胎生,人无惭愧",所以,生下来

是赤条条的,不知惭愧。

佛经里有记载,有的人生下来是穿衣服的,身上是白色的,很 柔软的软毛似的,这是他过去世修的善根,供佛,知惭愧。

天上的衣服,"天衣无缝"。天上有裁缝店吗?没有。天上有服装店吗?没有。那天上的衣服是怎么来的?自然就是那样的,天人生下来就有天衣。连天上都如此,何况极乐世界。

我们到极乐世界莲花化生,我估计有两套衣服,一套是内衣,就是我们在莲花池里诞生之后,自然就有的。念佛知惭愧之人,首 先有机深信,这内衣就有的。但是可能还不够庄严,等我们身体长 大之后,菩萨再给穿一件外衣,到底会如何,我们去了才知道。

"净土既莲花化生,依佛功德,知惭愧故,必当有服在身",就是知道自己是"罪恶生死凡夫,旷劫以来常没常流转,无有出离之缘",有这样机深信的人就知道惭愧,所以应当有服在身。这也是第三十八愿的成就。但初生的人可能不如大菩萨殊胜,所以"法侣将衣竞来着"。虽然"将衣",把衣拿来,但这一切都是自自然然的。

## (12) 证得不退入三贤

# ①三贤

三贤: 菩萨阶位,十住、十行、十回向,或称"内凡""地前菩萨",未入十地圣位;与"十圣"(十地)相对。

"三贤"就是三贤位。圣位就是十地,十地称为大圣、圣人。三

贤,其实是三十个位次,分为三类。如果依天台,以别教来讲,称为"内凡",属地前菩萨,还没入十地圣位。"三贤"和"十圣"相对。如果以圆教来讲,十住菩萨已经不是凡人了,十住菩萨的初住菩萨就已经破了无明。这是不同之处。

#### ②差即无差

此是借通途名相,以说极乐菩萨,然差即无差,如水与波。前已屡明。

这些听起来可能大家不太懂。藏、通、别、圆,圆教是最高的,即使是圆教的低位菩萨,十住最低位的初住菩萨,他跟别教的初地菩萨平等,是一个阶位。这就显示圆教的高妙,证果的高超。此处是借通途名相来说明极乐菩萨。

其实,到了极乐世界,是没有差别的。虽然没有差别,但不妨说有差别,正像水和波一样。水的体性是一样的,那波呢?比如天气预报,今天海上有大风,巨浪六米;今天海上有微风,海浪两米、一米。浪有高低之分,但水是一样的。十地菩萨,十米的浪,九米、八米的浪。这是显示极乐世界的平等性。

# (13) 总结

# ①修因

我们来看一下这首偈子的前六句,经常会被引用到,大家要

会背。

这里有四修法,是讲修行的因——修因。

第一句,"极乐无为涅槃界"是目标。

第二句,"随缘杂善恐难生"讲方法,是简非因,把不正确的 方法排除掉。

第三句,"故使如来选要法",此方法是释迦牟尼如来所选,故 权威性不可置疑。

是什么样的方法呢?

第四句,"教念弥陀专复专",教念弥陀。怎么念?"专复专"。 怎么"专复专"?

"七日七夜心无间,长时起行倍皆然",这就是"专复专"。

## ②果报

"专复专"念佛,会得到什么利益?下面列举了六句,这六句都是果益。

第一句,"临终圣众持华现",到临终时,圣众手持莲花而来。

第二句,"身心踊跃坐金莲",念佛人身心踊跃地坐上了金莲花。

第三句,"坐时即得无生忍",我们往生决定。

第四句,"一念迎将至佛前",一念之间到达极乐净土。

第五句,"法侣将衣竞来着",诸大菩萨为我们披上天衣。

第六句,"证得不退入三贤",这是证入果报的殊胜。

这六句是说"专复专"念佛的利益,分得很详细。

依善导大师这里的解释,请问各位:《阿弥陀经》的往生,在 九品往生里属于哪一品?没有品,无品,入报土,超越品位阶级。 如果一定要讲品位,属于上品上生。因为经中说"阿弥陀佛与诸圣 众现在其前",带领很多大菩萨,这是从迎接仪式来解读的。

善导大师又讲到"坐金莲",这是指上品下生。

- "身心踊跃"是上上品,"欢喜踊跃"。
- "得无生忍"是与韦提希夫人一样,上上品。
- "一念到佛前",一念佛前是上中品。"于一念顷,即得往生西 方极乐世界"。
  - "坐时即得无牛忍",这也是上上品。
  - "法侣将衣竞来着",这些显示的境界都是最高的。

如果从究竟的实益而言, 超越品位。

## 2. 劝念佛

我们来看第二首偈子,这首偈子是劝念佛,或者叫"劝愿生", 这里需要特别说明。

> 弥陀侍者二菩萨,号曰无边观世音;一切时中助佛化,分身六道起慈心。 念念随机为说法,惛惛难悟罪根深; 百计千万数出世,万中无一出烦笼。

念汝众生长劫苦,诸佛对面不相逢。 人天少善尚难辨,何况无为证六通? 虽得见闻稀有法,粗心懈怠益无功。 纵使连年放脚走,趁得贪瞋满内胸。 贪瞋即是身三业,何开净土里真空。 寄语同生善知识,念佛慈悲入圣丛。

善导大师所作的偈子都是解释经文的。不过我们看到,他说了这么多话,似乎跟当段经文没有关系,他为什么要把观世音菩萨和大势至菩萨抬出来呢?

我们先简单解释赞偈。

"号曰无边观世音","无边"是指大势至菩萨。阿弥陀佛的侍者,二大菩萨,他们的尊号称为"无边光"和"观世音"。在一切时当中,协助阿弥陀佛度化众生,以广大神通分身六道,用大慈大悲心来度化苦恼众生,念念之间随着众生的根机,为说一切相应的法门。

- "惛惛难悟罪根深",可是此界众生太昏昧无知,非常愚痴,执 迷,"惛惛难悟",罪业深厚,罪根深厚。
- "百计千万数出世",我们一次又一次地投胎转世,观音、势至 就一次又一次地来讲说佛法。
- "万中无一出烦笼",但是一万次里面也没有一次离开三界六道,一万个人里面也没有一个人出离六道轮回。此处的"万中无一",是不止一万个,千千万万个里面都出离不了一个。

"念汝众生长劫苦",这样的罪苦众生,长劫以来辛苦疲劳。

"诸佛对面不相逢",是眼盲之人、耳聋之人。即使诸佛来劝化,站在对面,也会当面错过,因为没有眼睛。《华手经》所谓"我见三千界,诸佛皆充满",这个世界哪里会没有佛菩萨?触手皆是,一伸手就触碰到一个佛菩萨,到处都是。但是为什么我们没看见?"诸佛对面不相逢",因为我们的智慧眼没有开。

"人天少善尚难辨",这样的众生,人天少善尚且做不到,"何况无为证六通"呢?

"寄语同生善知识,念佛慈悲入圣丛","同生"就是共同愿往生的人,这里称为善知识。善导大师很慈悲地说:"我就跟你们说,不要自己在那里'趁得贪瞋满内胸',也不要自己'纵使连年放脚走',要'念佛慈悲入圣丛'。"

最后一句"念佛慈悲入圣丛"应该怎么断句?有人念成:"念佛、慈悲、入圣丛",正确的念法为:"念、佛慈悲、入圣丛"。"佛慈悲"三个字放在一起,就是我们太辛苦了,我们是"诸佛对面不相逢",我们是长劫苦众生,阿弥陀佛慈悲我们,释迦牟尼佛慈悲我们,所以我们要忆念释迦牟尼佛的慈悲,不要自己再做无用功了,不要再"连年放脚走","贪瞋满内胸"了。佛看见我们的样子,大悲不忍,所以为我们"选要法",我们要忆念佛的慈悲,要接受佛慈悲关爱的救度法门,来称念南无阿弥陀佛名号,"入圣丛"。

这里列了七点。

(1)为明二圣长劫相随,今生为作胜友,临终随佛来迎,

生后俱会一处。

- (2)十四句,所劝众生随缘杂善之相。贪瞋杂善,不入无 为涅槃界。以非利,显是利,结劝愿生。
  - (3)念佛, 简余因人, 满足大悲故。
  - (4)念佛的慈悲,而非念佛的智慧。
  - (5)念慈悲,即念名号。念名号,即念慈悲。
- (6)弥陀慈悲,超发誓愿,以光明名号摄化十方。释迦慈悲,来入浊世,教念弥陀专复专。诸佛慈悲,出广长舌,证诚称名必往生。
- (7)学佛大悲心。弥陀如何为我, 我便如何为人。 下面一句一句地来看。
- (1)为明二圣长劫相随,今生为作胜友,临终随佛来迎, 生后俱会一处。

为什么作这首偈子?是要说明什么?因为这首偈子是从"阿弥陀佛与诸圣众现在其前"衍生出来的,在"诸圣众"里面,为首的就是观世音和大势至菩萨,说明"诸圣众"不是一般的小乘圣人,而是大乘菩萨。同时,是要结合《观经》的"若念佛者,观世音菩萨、大势至菩萨为其胜友",是要说明这个义涵。这两位菩萨的慈悲,长劫跟随我们,教化我们,救度我们。今生我们念佛了,和两位大菩萨作胜友,临终他们随佛一道来迎接我们。往生之后跟他们在一起,"诸上善人俱会一处"。所以这里专门提到观世音菩萨、大势至菩萨,也是照应"诸上善人俱会一处"和"不可以少善根福

德因缘得生",我们念佛人,是跟观世音、大势至菩萨平等的多善根、多福德。

这首偈子意义很好,也是来对应"与诸圣众"这句,说明圣众 是什么级别的。

(2)十四句,所劝众生随缘杂善之相。贪瞋杂善,不入无 为涅槃界。以非利,显是利,结劝愿生。

接下来用了十四句话来说明。

"所劝众生的随缘杂善之相,就是贪瞋杂善,不入无为涅槃界",极乐世界是"极乐无为涅槃界",这样我们凡夫能往生吗?"贪瞋即是身三业,何开净土里真空",这两句我们要好好记住,"随缘杂善"不能到"无为涅槃界",这是"以非利,显是利",就是要照应下面两句话:"舍利弗,我见是利,故说此言。""是利"就是这个利益。如何来显示呢?就是以我们众生的"非利"来对比。众生靠自己的"随缘杂善、杂毒之善、贪瞋满内胸",这没有利益。释迦牟尼佛看到这不是利益,而是"少善根福德因缘",不能往生。他所见到的利益是:念佛一定往生。所以,以"非利"来显"是利",这里是用对比反差来解释的。

(3)念佛,简余因人,满足大悲故。

最后两句"寄语同生善知识,念佛慈悲入圣丛",是解释《阿弥陀经》中"闻是说者,应当发愿"这句经文的。"若有众生,闻是说者,应当发愿,生彼国土",如果我们愿意往生,就随顺了释迦牟尼佛的慈悲。

(4)念佛的慈悲,而非念佛的智慧。

后面两句话是结劝愿生的,照应前面这句经文。这里的念佛, 是念佛的慈悲,不是念佛的智慧。

(5)念慈悲,即念名号。念名号,即念慈悲。

圣道法门是念佛的智慧,净土法门是念佛的慈悲,就是称念 南无阿弥陀佛名号,念名号就是念慈悲。我们愿往生极乐世界,就 是顺应了释迦牟尼佛的慈悲,我们念弥陀名号,就是顺应了弥陀 的慈悲。

(6)弥陀慈悲,超发誓愿,以光明名号摄化十方。释迦慈悲,来入浊世,教念弥陀专复专。诸佛慈悲,出广长舌,证诚称名必往生。

"弥陀慈悲,超发誓愿,以光明名号摄化十方";释迦慈悲,来入五浊恶世,惊入火宅,教我们念弥陀专复专;诸佛慈悲,出广长舌相,证诚称念弥陀名号必定往生。所以,专修念佛,三佛的慈悲都念到了。如果没有专修念佛,三佛的慈悲就掉到地上了,太可惜了。

(7)学佛大悲心,弥陀如何为我,我便如何为人。

这条文句有两方面的解释。一方面,"弥陀如何为我",阿弥陀佛说"专念我的名号",弥陀是这样为我的。另一方面,我们怎样为人呢?我们告诉别人"你也专念弥陀名号",这是"学佛大悲心",这些我们还做得到。如果让我们也像阿弥陀佛那样大慈大悲,对别人"下心含笑",无欲觉、瞋觉、害觉,恐怕我们暂时还做

不到,但我们可以劝别人念佛。弥陀如何为我啊?"你专念我的名号,必定救度",弥陀这样说,我们也这样告诉别人,就可以了。

# (四)补充

《法事赞》是赞偈的形式,比较简略,它的内容并没有广泛地展开。所以即使学习善导大师的《法事赞》,也有必要补充、展开一些更广泛的内容。

补充的目的有四点:

第一,端正认识。一般的净土行人,往往对于净土的教理教义 认识不够正确,通过这些补充展开的内容,会让我们对净土宗教 理教义有一个正确的认识。

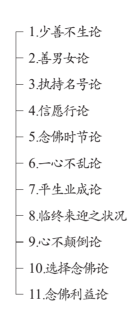
第二,增强信心。

第三,达到专修念佛。

第四,最重要的,通过这些让我们决定往生。

所以,这些补充展开的内容不是可有可无,而是非常重要。补充的内容,先补充哪一个、后补充哪一个,是根据经文的次第来展开的。

下面这张图表是"往生正因段"的补充内容,总共十一大类。



第一,"少善不生论"。这是由"不可以少善根福德因缘得生彼国"展开的。因为善导大师《法事赞》偈颂的解释很简略,而往生正因这一段对我们特别重要,涉及到方方面面的问题,所以把它展开来讨论。这是"少善不生"有关的论述。

第二,"善男女论"。经文说"舍利弗,若有善男子、善女人,闻说阿弥陀佛",我们对佛法所说的"善",再进行一些讨论,不然这里可能会引起误会。怎样才是"善男女",什么是多善根?这都有必要展开讨论。讨论问题要有理有据,先把道理说明白,然后引用相关的经文和祖师的法语作为证据。至少有道理、文证这两个方面,有时还会列举一些譬喻、事例来说明。

第三,"执持名号论"。经文"闻说阿弥陀佛,执持名号",怎样 执持名号?这里有很多疑问。

第四,"信愿行论"。净土宗讲"信愿行",对这三方面来讨论。

第五,"念佛时节论"。这是对"若一日······若七日"念佛时节展开的讨论。

第六,"一心不乱论"。"一心不乱"四个字有很多解释,我们必须把它放大,进行详细讨论。

第七,"平生业成论"。往生极乐世界,不像一般人所理解的, 平常用功一直到临终才定下来。当然,有人是这样,但也不完全 是这样,这里就有一个"平生业成"的问题,所以这一点是非常重要的。

第八,"临终来迎之状况"。经文"一心不乱"之后接着说"其人临命终时,阿弥陀佛与诸圣众现在其前",在"一心不乱"和"临终来迎"之间,我们加了一条"平生业成"。第八点讲临终来迎的状况是什么样。

第九,"心不颠倒论"。念佛人为什么"心不颠倒"。

第十点,"选择念佛论"。根据净土三部经,把其中的教理抽列 出来。这一点是非常有必要增加的。

第十一,"念佛利益论"。这是对"我见是利,故说此言"的 "利"进行讨论。

这样排序,是根据经文的次第来的。这十一大类,每一个论点 和相关论述,都非常重要,而每一类中又各有小点。

# 1. 少善不生论

第一,"少善不生论"。这是就"不可以少善根福德因缘得生彼国"这段经文,展开详细的讨论:什么是"少善根福德因缘",为什么这样就不能往生,什么是多善根福德因缘。

为什么要这么讨论呢?因为关于"少善根多善根",有不同的理解。如果我们的认识不正确,就会影响我们的行业,影响我们的信心,最后影响往生。

关于"少善不生"一般都有两个观点:

- 一是"念佛为少善"。一般人都以为,"不会诵经、不会拜忏,只会念这句阿弥陀佛,这样善根福德不够,《阿弥陀经》讲'不可以少善根福德因缘得生彼国',仅念这句佛号,这样往生不了。为了能够往生,念佛之外必须还要参禅、修福、诵经、拜忏、打坐等等,这些就是多善根福德了"。"念佛为少善",这种认识正确不正确呢?是错误的,彻底错误!但是一般人会抱有这种认识。
- 二是"名号之外皆为少善"。我们引用经文以及祖师的法语来证明,所谓"少善",就是指称念弥陀名号之外一切的回向往生之行,这都属于"少善根福德因缘",这样往生不定。因为阿弥陀佛的净土是"极乐无为涅槃界",唯有这句名号是大善根、多善根、无上圆满的善根,而称名正是多善根福德因缘,由此而进入一向专念。专修念佛,"十即十生,百即百生"。

所以,讨论"少善不生"是非常有必要的。不然的话,我们就 会有错误、模糊甚至颠倒的认识。

补充图表中,"少善不生论"列了八点。

- □ 1. "少善不生" 之异译
- 2.什么是少善福、多善福
- 3.为什么执持名号是多善福
- 4.为何要说少善不生
- 5.为什么少善福不能往生
- 6.诸行回向能否往生
- 7.诸行往生之状况
- 8.念佛往生之状况
- 1. "少善不生"的异译。"少善不生"在《阿弥陀经》的异译本当中,是怎样表述的。不同的译本,会让我们从不同的角度来理解。
  - 2. 什么是少善根福德、多善根福德? 并得出结论。
  - 3. 为什么执持名号是多善根福德?
  - 4. 为什么要说少善不生?

列出的每一个问题,都有意图和思路。大家预习的时候,要想到为什么列这个问题,以及列这个问题的必要性。这样才能看下去。如果你来编这个讲义要怎么编,会不会想到列这个问题。这样就会打开你的思路,培养很好的学习方法。

5. 为什么少善福不能往生?

- 6. 诸行回向能否往生。这个问题是随着第五个问题来的。"少善根福德因缘不能往生",除了六字名号之外都是少善福。可是《观经》以及诸大乘经典都说到诸行回向,那么到底能不能往生?这几乎是净土宗的一个宗学问题。一般人可能拿不出一个让人心服口服的答案。
  - 7. 诸行往生的状况。
  - 8. 念佛往生的状况。

这八点内容,每一点都有讨论的必要,前后的次序有内在的逻辑关系。这样来理解,就会比较丰富。

这本讲义已经相当全面了,比较丰富细致,所以讲起来也比 较简单。

# (1) "少善不生" 之异译

从梵文翻译过来的经本, 叫"译本"。

《阿弥陀经》有很多译本。普遍流行的是鸠摩罗什大师的译本,叫秦译。唐代的玄奘大师也翻译过,叫唐译。他们用的梵本,是相同还是不同,我们无从知晓,但两者所表达的意思是一样的。随着翻译人的不同,表达手法也不相同。

# ①引唐译《阿弥陀经》

舍利子,生彼佛土诸有情类,成就无量无边功德,非少

善根诸有情类当得往生。

"舍利子"就是舍利弗,玄奘大师的译本翻译为"舍利子"。

"生彼佛土诸有情类,成就无量无边功德",这是果报。往生到极乐净土的有情众生,能够成就无量无边的功德,以这个果反推它的因,往生者绝对不可能少善根。

"非少善根诸有情类当得往生","非少善根"是依果推因得出的结论。如果因地的众生少善根,那就不相应。少善根有情类怎么能到极乐世界?所以在因地的时候,必然就要具足多善根。这个"有情类",我们就知道往生是多善根有情类。

如果只读到这里,显然是不够的,还要继续往下深究。

"生彼佛土诸有情类,成就无量无边功德",这功德是谁成就的?是众生自己成就的吗?这是阿弥陀佛四十八愿所成就的。如果是众生自己成就的,那么极乐净土就没有什么优胜之处,跟别的净土没什么差别。没有善根的人,到了极乐世界都有六神通,这是自己修的吗?显然不是。

凡夫到了极乐世界,自然就具有三明六通,成就无量无边功德,这种功德在净土,是阿弥陀佛他力成就的。以这点来反推因地,不可以少善根的有情类,必须是多善根的有情类。那么这个"多善根",是凡夫自己做到的吗?显然不是。往生到净土都是阿弥陀佛帮忙做到的,怎么可能要求在秽土是自己做到的呢?如果这样,因果就不吻合了。由此也能知道,在秽土的"多善根",是靠阿弥陀佛给予的,怎么给的?当然就是这句名号。这样理解,对上

下经文就会很通达, 意义就很明了。

果上是他力,因中也要是他力。果上是他力成就,如果因中却要自力修行,这不合道理。因中靠自力修行,到果上反而成了他力,这完全不合理。如果要他力,还不如因中给予他力。我们这样来解读,经文层次就比较有立体感。

#### ②《阿弥陀经》梵本直译言

舍利弗啊, 往生到无量寿如来的佛刹土中的众生, 不可 唯以下劣的善为根本的。

译者不知道是谁,译得比较白话。为什么这么翻译呢?这就是 直译,文辞不那么优美、顺达,是为了保证信息不丢失。罗什大师 那种意译法,一般人是不敢用的。

看到这里的"下劣的善为根本",就会想到罗什大师译的"少善根福德因缘"。

多少相对,和上下相对是不一样的。就多少而言,"我努力多一些善,现在读一部经,以后读十部,不就多了吗?今天我布施一百块,明天我布施一万块,不就多了吗?"这样就会有很多模糊的努力空间。如果说"下劣的善",你再怎么努力,还是下劣的善。人天善如果跟阿罗汉的善相比,就是下劣的善,档次比较低。

比如,把全世界的鸡蛋集中在一起,跟石头打仗,再多也不管 用啊,砸过去自己粉碎。质量不行,数量再多也不行。

下劣的善再多,要到阿弥陀佛的净土是不可能的。反过来讲,

必须是上等、上上等的善,乃至无上的善,才可以往生到无上、无 为涅槃界。这个"善"是什么呢?结合上下经文一看,很显然是弥 陀名号。

根据三部经的不同译本可以知道,所谓"多善根",就是上善、 无上善。这个"善"之所以用"多"来形容,是因为它涵盖了一切 善根。同时也知道,所谓"善根",是阿弥陀佛佛力成就,果上靠佛 力成就,因中也靠佛力成就。

有个英译本,说"众生不因此世所做善根得生彼国"。

我们之所以把不同的译本罗列在一起,就是要详细地、多层次地,从不同角度来理解。几种译本对照来看,就很清楚。我们在世间所做的善根,是三界有漏的善根,都属于娑婆世界;反过来说,必须是三界以外的出世间善根,才叫多善根。阿弥陀佛给我们的六字名号,就是出世间的善根。

# (2) 什么是少善福、多善福?

根据上下经文可知, 执持名号是多善福, 其余一切都是少善福。

看到这样的解释,就要思考,根据上下经文,怎么就知道是这样的释义呢?如果读过去没反应,就是不会读书。经文说"不可以少善根福德因缘得生彼国",这里没有说哪些是少善根福德因缘,但接下来说"闻说阿弥陀佛,执持名号"就能往生。这样一对比,

显然,名号就是多善根福德,名号之外通通是少善根福德。根据上下经文的意思,可以这样理解。所以,"根据上下经文"这句话放这里,就会加深对经文的理解。

接下来引用两段大德法师的解释来证明。

#### ①引元照律师《阿弥陀经义疏》

如来欲明持名功胜,先贬余善为少善根,非往生因;执持名号,决定往生,即知称名是多善根、多福德也。

释迦牟尼如来想要显明"执持名号"这个法门的功德超胜,怎么显呢?通过比较,先贬称念名号之外的善法修行是少善根,不是往生之因,然后说执持名号决定往生,即知称名是多善根、多福德。

比如,在座这么多人,选一个飞行员,先把身体不好的人排除了,剩下一个就是身体好的。这样比较,最后一个不就是最棒的吗?

释迦牟尼佛要显明称名是多善根福德因缘,先把别的贬为少 善根,剩下一个称念名号决定往生。很显然,就知道称名是多善根、多福德。

## ②引《弥陀要解》

菩提正道名善根,即亲因。种种助道,施、戒、禅等名福德,即助缘。声闻缘觉菩提善根少,人天有漏福业福德少,

皆不可生净土。唯以信愿执持名号,则一一声悉具多善根福德。

"菩提正道"就是大菩提心。菩萨发心,有菩提心和菩萨行。 发了菩提心,要行菩萨道,菩提心是内因。如果不发菩提心,所做 的一切只不过是世间人天有漏善法;但如果仅仅是发菩提心,种 了这个因,"我要上成无上佛道,下度无边众生",却没有修广大 的菩萨行,缘没有,还不能成佛。

"种种助道,施、戒、禅",布施、持戒、忍辱、精进、禅定、智慧,这六度万行名"福德",是助道因缘,帮助成就无上佛道,叫助缘。这是佛法通途的概念。

蕅益大师作了比较,"声闻缘觉菩提善根少",声闻是阿罗汉,缘觉是辟支佛,都是圣人,不是凡夫了,但是他们没有发广大的菩提心。即使是圣人,要往生阿弥陀佛的"大乘善根界",善根少了也不行。声闻、缘觉要想到极乐世界,靠自己善根都不够,那我们善根够吗?

"人天有漏福业"。佛教五乘是人乘、天乘、声闻乘、缘觉乘、菩萨乘。我们在世间所修的就是人天有漏杂毒之善。"福业",如果按《观经》讲,就是三福业,三福业是人天有漏业。"福德少",很少的福德,能像菩萨那样吗?

比如修行布施,《普贤行愿品》讲,菩萨发心是尽虚空遍法界的。行菩萨道,是"尽未来劫无疲厌","念念相续无有间断,身语意业无有疲厌"。我们能做到吗?哪有多善根,哪有多福德?

福德非常少,皆不可生净土。人乘、天乘不可以生净土,声闻、缘觉也不能生净土。我们还有什么?往上圣位的菩萨,我们不是;往下是三恶道的众生。人天、声闻、缘觉的善根福德都少了,三恶道的还能去吗?这一看,不就是"无有出离之缘"了吗?

不过,下面这句话把我们救活了:

"唯以信愿执持名号,则一一声悉具多善根福德","唯",我们这样下劣、罪业的众生,只有这一条出路。

善导大师说"人天少善尚难辨",人天善法不仅难修,就算修到了,也不能往生净土,因为福德少,即使声闻、缘觉都不行。那只有一条路,唯一的出路,对于我们这样的众生,只能靠信愿执持名号,持名念佛,每一声、每一声都是多善根福德。这是结论。

信愿是因,阿弥陀佛以他的大愿作为众生多善根之因。名号, 是阿弥陀佛因中的六度万行所成的一切助缘、福德,所有的善根 福德全部在这句名号中。阿弥陀佛因中的善根福德成为我们的, 所以每一声每一声的称名,都是多善根福德。而且这个多善根福 德不光是比人天多,也不光是比声闻、缘觉多,是比一切大菩萨 都多。

这些大菩萨,我们项礼都来不及,我们自己修行,跟菩萨没法相比。可是就佛名号而言,菩萨自力所修行的善根福德,菩提正道、亲因、助缘等等,这些善根福德加在一起,都无法跟六字名号相比。这不是我们在跟菩萨比,是拿佛中之王的阿弥陀佛跟菩萨比,菩萨当然没法比。《无量寿经》讲,菩萨的光明遇到阿弥陀佛

的光明,就没有了,这怎么能比呢?

所以我们遇到这个法门,真是殊胜,稀有难得,太尊贵了。大家不要有眼无珠,也不要觉得无所谓、没什么稀奇。这里如果漏掉了,那就太可惜了,可惜,可怜,可悲,可叹,到最后就去六道轮回了。

## (3) 为什么执持名号是多善福

根据第二个问题得出了答案,执持名号是多善根福德。可能有人会怀疑,"念阿弥陀佛就是多善根福德因缘,连我自己都不敢相信。我是多善根福德因缘吗?不像啊,我这个善根福德因缘超过大菩萨啦?"很多人就是这样的,道理不明白,心中难以相信,不能专修念佛,转来转去又跑掉了,这是难免的。

下面从道理、从经文来说明。能相信的人,是他有这个接受能力,不然说了也不会相信的。

阿弥陀佛这个法门真是好,太好了!即使大文学家也只能这么讲,讲再多的话都没有用,只能说"太好了,南无阿弥陀佛!"

有很多人在追求解脱,追求根本的幸福。就各个宗教所给众 生的利益及方法来讲,没有什么宗教能超过念佛法门,没有任何 法门能超过称念六字名号。

信仰上帝,信仰主,信仰神,"我的主啊!"祷告了半天,心里 还是空荡荡的,有很多怀疑,"哎呀,我的主怎么向我感召呢?我 怎么蒙受主的圣召?我怎么得到主的感应?怎么代表我被主选上了?怎么知道我一定能到天国呢?"心里没有底,都在猜。有时候很感动,有时候又没有了。如果心念不正的话,会产生邪思,甚至产生邪教。

念佛法门很简单,"南无阿弥陀佛",只要这样念,当下与佛就很亲切,是看得见、摸得着、抓得住、念得出的。不用去猜、去想,不用祷告,念得很实在。一天念三万遍,再邪的念头都正了。这个法门真好,利益社会,利益众生,多念有百利而无一害。凡夫的心总是怀疑、多变、焦虑、空虚、抓不住,阿弥陀佛给我们的六字名号,念着心里就很踏实。阿弥陀佛的本愿救度,一切宗教没法相比。

其他的宗教徒是很苦的,为了跟上帝同在,靠行善、靠祷告、 靠信、靠读经,找不到着手点。

在佛门里,大家都追求无上涅槃。道理是没错,怎么获得呢? 圣道门靠努力精进,求得开悟,但是到最后还是绝望。当那些有心求解脱的修行人辛苦、辛劳、绝望、疲累的时候,我们净土行人"华台端坐念弥陀",动动口,佛就在我们心中了,并且得涅槃境界。我们念佛,与佛形影不离,只要念阿弥陀佛,就与佛同在。

净土法门真的是殊胜、不可思议,是人人需要、人人得救的法门。这个法门如果弘扬不开,不是阿弥陀佛本愿没发好,是我们弘扬的人没有尽到力量。这个法门太好了,像一个高级产品,是一切万能的。让你推销——是免费送出去,你都送不掉,说明你这个推

销员没用啊!别人那个半自动洗衣机,抠来抠去,销售量还不小。你这全自动洗衣机送都送不出去,这不是推销员没尽到责任吗? 所以,要努力努力再努力!十方诸佛都在努力。

众生的福报有深有浅。能够得到这个法门,能够相续执持这句名号,是真正的多善根福德因缘。如果没有这个善根福德,就不能相信。经文说"多有菩萨,欲闻此经而不能得""若人无善本,不得闻此经;清净有戒者,乃获闻正法""谦敬闻奉行,踊跃大欢喜,骄慢弊懈怠,难以信此法"。

所以,能够遇到这句名号,能够遇到这个法门,而且能够信顺不疑地学习,我们真的要自珍自重。多念佛,在得到根本利益的前提下,再研究教理,这样就很轻松、很豁达。

为什么执持名号是多善福呢?

因为名号是阿弥陀佛无量功德的结晶,持名是以阿弥陀佛的善福作为自己的善福,不仅是多善福,而且是无上、圆满的善福。其余任何自力修行,如果与执持名号相比,都是天差地别,无法相比。

大海的水虽多,但龙王顶上的宝珠只有一颗,整个大海的水 就养了一颗龙珠。只要得到这颗龙珠,大海里的宝贝全部都得 到了。

阿弥陀佛兆载永劫的修行,无量的法门、一切波罗蜜、一切经 典的功德,都像大海水一样,六字名号就是阿弥陀佛的宝珠,是 结晶。 什么叫"结晶"?在海边围一块田,把海水放进去。太阳把水晒干了,底下的盐就是结晶。一杯盐水,如果给它加热,不断地煮,水蒸发了,剩下的盐就是结晶。

其他的功德就像水一样,阿弥陀佛六字名号的功德才是结晶。 我们得到了六字名号,阿弥陀佛五劫思惟、兆载修行的所有功德, 就全部得到了,一丝一毫都没减少。我们持名就是以阿弥陀佛的 善根福德作为自己的善根福德。这样不仅是多善福,而且是无上 圆满的善根福德。其他任何的自力修行,如果与执持名号相比,都 是天差地别、没法相比的。

所以说执持名号是多善福。

下面引用了一些经文来说明。

# ①引唐译《阿弥陀经》

无量寿佛无量无边不可思议功德名号。

善根福德够不够,多不多?"无量无边不可思议"是功德名号的修饰语。

## ②引《无量寿经》

其有得闻彼佛名号,欢喜踊跃乃至一念, 当知此人为得大利,则是具足无上功德。

一念就得大利了,而且"具足无上功德"。如果是少善根福德 因缘,能有这样的效果吗?这就是多善根福德因缘。

#### ③引《大悲经》

一称佛名, 以是善根, 入涅槃界, 不可穷尽。

这讲得更清楚,一念南无阿弥陀佛,这善根达到什么程度? "入涅槃界",到净土成佛,而且还用不完。

#### ④引《称扬诸佛功德经》

若有得闻无量寿如来名者,一心信乐,持讽诵念,其人 当得无量之福,永当远离三涂之厄,命终之后,皆当往生彼 佛刹土。

"南无阿弥陀佛",唱也是它,念也是它,行也是它,坐也是它,一心信乐,念阿弥陀佛。"其人当得无量之福",这个人的福是无量的,永当远离三途之厄。

"命终之后,皆当往生彼佛刹土",是多善福。

# ⑤《大智度论》(《法华经科注》)言

譬如有人初生堕地,即能日行千里,足一千岁,满中七宝,以用施佛。不如有人于后恶世,称佛一声,其福过彼。

一天走一千里,一直走一千年,有这么大的一个星体,上面全部是金、银、琉璃等七宝。"以用施佛",拿来供养佛,这功德大不大?有个金刚钻供养佛,功德就够大了。不要说供养佛,供养阿罗汉的福报都不得了了。

印度有个统一全印度的阿育王,他的威德可以驱令鬼神造 八万四千塔。在他小的时候,在路边玩过家家,释迦牟尼佛从那里 经过。他一看佛来了,就捧一捧沙供养佛,佛微笑着接受了。佛陀 灭度之后,他因为这一捧沙供养佛的福德,成为国王。因为他供养 佛的是沙子,所以他的皮肤很粗糙,像沙一样。

单是一捧沙供佛,就得这么大的福报。如果我们拿一个金钢钻,拿一篮子的七宝来供养佛,那福报多大啊!现在不是一篮子,而是一天走一千里,满一千岁,这么大的星球全部是七宝,用来供养佛,这个福报有多大?

"不如有人于后恶世,称佛一声",不如在释迦牟尼佛灭度之 后的五浊恶世,念一声南无阿弥陀佛。

"其福过彼",念一声阿弥陀佛的福报因缘,超过了前面拿那么多七宝供养佛。

这是真的。能相信的人,就是明信佛智,就是有智慧的人。这 不是一般人讲的,而是龙树菩萨《大智度论》讲的。

前面那些功德都是有为有漏的,都可以计量,可以算得出来; 念一声佛的功德是算不出来的,是尽虚空遍法界的。两者的善福 能比吗?

## ⑥善导大师言

自余众行,虽名是善,若比念佛者,全非比较也。

这一对比, 诸行就被比下去了, 没办法比! 善导大师讲的话,

干脆,有力量。我们这样的凡夫,只要念一声佛,当下直接进了弥陀的心里。

禅宗的祖师大德,开了很大的悟,还没到阿弥陀佛的心里,只是跟阿弥陀佛气氛交接,悟得了真如佛性。六字名号是阿弥陀佛的心,是阿弥陀佛的核心结晶。我们这样的凡夫,只要随便张口一念,当下就进入佛心。其他所有的善能比吗?开再大的悟,修再大的布施供养,都跟六字名号差很远。我们念佛的当下,直接以凡夫的身份与佛同一境界,这是其他种种的善法都达不到的效果。

言"南无"者,即是归命,亦是发愿回向之义;言"阿弥陀佛"者,即是其行:以斯义故,必得往生。

这一段是解释六字名号的,说明南无阿弥陀佛是多善根福德因缘。

"南无"就是归命,归命就是多善根。

"阿弥陀佛即是其行",所以是多善根福德,"以斯义故,必得往生"。

这样的解释更简略, 跟蕅益大师解释的意趣是一样的。

同因同行至菩提。

"至菩提"是无上佛道。凡夫成佛要有因有缘。"同因",阿弥陀佛因中的大愿给我们,我们归命、发愿回向;"同行","阿弥陀佛即是其行",他所修的一切大行给我们。我们不会发愿,阿弥陀佛帮我们发四十八愿,发完愿之后,还帮我们修行,这是凡人做不到的。"同因同行","因"就是愿,"行"就是兆载永劫的修行。同

因同行,同至菩提,同样成佛。所以阿弥陀佛成佛,就代表众生通 通具足了成佛的功德,通通可以成佛,就看你接不接受这个同因 同行。

"阿弥陀佛者,即是其行",科学家造了轮船、飞机、火车,你坐上火车,不就是跟火车一样的"行"吗?坐上飞机,飞机的"行"不就是你的"行"吗?所以,阿弥陀佛的修行成为我们的修行,道理很简单。

### ⑦引《弥陀要解》

我们看蕅益大师《弥陀要解》对这句阿弥陀佛名号是多善根福德的解释。共有九条文。

阿弥陀佛是万德洪名, 以名召德, 罄无不尽。

第一句,"万德"代表一切功德都在这句名号里面。"以名召德","召"就是招呼,叫你来你就来,就像君召臣,君主要召见臣下,叫来就来。名和德的关系,"名"就是君王,具体的德目就像臣属部下一样。名是总的,"名"下面所有的一切万德,三身、四智、十力、四无畏这一切,光明、智慧、慈悲,都在名号里面。而且,名到哪里,德都跟进,没有不包含在内的。这样的话,名号当然是多善根福德。

一声阿弥陀佛,即释迦本师于五浊恶世所得之阿耨多 罗三藐三菩提法。今以此果觉全体授与浊恶众生。

这段解释非常值得赞叹,这段解释可以说很大胆,超情离见,

一般人解释不出来,也不敢这么讲。说释迦牟尼佛来娑婆世界,苦行证道成无上菩提,甚至是历劫修行,这次示现成佛,得到无上正等正觉,不过是得了一声阿弥陀佛。一般人敢这样解释吗?不敢,这样解释人家也不信你。"如果这样,我们跟释迦牟尼佛不是平等了吗?他得一声阿弥陀佛,我也得到了?"对啊!"今以此果觉全体授与浊恶众生"。

释迦牟尼佛成了佛,他得了什么法?不过是得了这一声阿弥陀佛而已。这种解释确实高妙,高超。而且这一声阿弥陀佛,他成了佛,果地的觉悟就是这句名号。然后他把这句名号全体授予五浊恶世的众生,不是说打个折扣,百分之八十、百分之九十。释迦牟尼佛来到娑婆世界,就是把这句名号给我们。"阿难,汝好持是语,持是语者,即是持无量寿佛名",不仅在《观经》里这样付嘱,整个一代说法,都是付嘱阿难"未来的浊世末法众生,你要把这句名号教给他们"。所以,给我们的,也不过是这句阿弥陀佛。

这种解释绝妙高超,但并没夸张,也没缩小,是如实的,见的就是这样。这就是大师级别的,解释得不一样。当然,这是净土宗的一种解释方法。

如果啰啰嗦嗦地讲一大堆,释迦牟尼佛修了多少苦行,讲了 多少经典,证了多少法门,如何如何,讲了这么多,释迦牟尼佛的 东西确实不能给你,你也收不到,你开悟不了;苦行,雪山半偈你 也做不来;变为九色鹿,去修行布施,献身献命等等,你都做不 来,这是释迦牟尼佛本身历劫修行故事,那释迦佛还是释迦佛,跟 你没有关系。

现在说,释迦牟尼佛成佛了,不过是得了这一声阿弥陀佛;现 在把它全部给你,释迦牟尼佛成佛,你也可以成佛。这样,《法华 经》的宗旨,所谓以一佛乘的教法度脱一切众生,那就成为现实 了。不然的话,释迦牟尼佛自己成佛了,跟我们没有关系。

当然,从本质来讲,是因为阿弥陀佛慈悲救度的原故。

佛以大愿作众生多善根之因,以大行作众生多福德之

缘。令信愿持名者,念念成就如是功德。

"佛以大愿作众生多善根之因","多善根之因",就是菩提正 道,名多善根的亲因。我们发不起大菩提心,发不起大菩提愿。普 贤菩萨十大愿王,我们发得起来吗?发不起来。阿弥陀佛以他的大 愿,作为我们多善根之因;又有大行,以此作众生多福德之缘。所 谓"大愿",就是五劫思惟的四十八大愿;所谓"大行",就是兆载 永劫的难行苦行、清净之行。

怎么来作我们的多善根之因和多福德之缘?就是把他的大愿、 大行,所积聚的大愿业力、一切功德,浓缩在六字名号里给我们。 我们相信了,信愿、归命、愿生,这就是多善根之因。因有了,我 们来称名,"阿弥陀佛即是其行","执持名号"这个多福德之缘, 我们也具足了。

"令信愿持名者,念念成就如是功德",所谓"令诸众生功德成就",《无量寿经》不是有这八个字吗?阿弥陀佛怎么令诸众生功德成就?蕅益大师在这里就把它的原理、解义展示出来,是这样

"令诸众生功德成就"的。"令"哪种众生?令我们这样的众生。我们只要信愿持名,"念念成就如是功德",跟阿弥陀佛的功德一样,如是如是,不增不减,因中的大愿、大行,一切功德,完全成为我们所有。

这个解释非常妙。这跟善导大师所讲的"同因同行至菩提"不是一个意思吗?多善根之因——"同因",多福德之缘——"同行", "念念成就如是功德"——"至菩提",这是一模一样的。

持名盖根福德同佛。

第四句,持念阿弥陀佛名号的人,善根福德跟佛一样。

所以各位,不要再讲我们是穷汉了,都发大财了,都"满足功德大宝海"了。如果还感觉不够,"我念阿弥陀佛,还有别的法门,我也要修一修",觉得还不行,还有欠缺,那说明你还不了解"持名善根福德同佛"。持名善根福德同佛了,多不多啊?多善根。够不够啊?够了,圆满了。

持名者, 光明寿命同佛无异。

持念阿弥陀佛的人,光明、寿命跟佛一样,没有差别。怎么理解呢?可以分为三个阶段来理解。

第一,我们现在称名的时候,在一念因心当中念南无阿弥陀佛,归命愿往生,这一念的因心,当下就含摄了阿弥陀佛无量光寿的功德。就好像一个U盘,所有的东西都在里面了。这六字名号,我们以一念的因心来称念它,阿弥陀佛所有的功德都在里面,这不是同佛光寿吗?

第二,往生极乐涅槃界,同佛光寿。也因为这一念的因心,光明寿命同佛无异,所以你才可以坦坦荡荡的,毫无阻碍、毫无遮拦地进入涅槃界。涅槃界就是阿弥陀佛无量光、无量寿的境界,是佛的本身境界。有这个因,才可以有这个果,才可以进得去,不然是不可以的。就像水一样,下面的水可以流到上面吗?不可能。上面的水可以流到下面,一个平面的水也可以互相流动。娑婆世界跟极乐世界,那不知道相差多少级别,怎么能上得去啊?可是我们一念阿弥陀佛,当下提高了,跟极乐涅槃界是平等的,就可以流进去了。这么想起来,六字名号还是一个加压泵,当下给泵上去了。

第三,一念因心,往生涅槃界,马上成佛,"光明寿命同佛无异"。但是我们往往会怀疑说"那现在我是个凡夫,光明寿命跟佛怎么能没有差别呢?"要知道,果上没有差别,因中也一定相同,只不过因中说果,还没有完全显示出来。

像一颗豆子,豆子的基因,它所有的成分、生命力,都储存在豆种里,将来才能发芽,长成豆苗。一棵大树,多高的大树都在这颗种子里面,全部都有了。别看这小小的种子,说这里面就有一棵大树,你相信不相信?里面就是有一棵大树啊,只是因缘没到,它没有展现出来。

更何况阿弥陀佛六字名号,它不仅仅是一颗松树籽,里面有一棵松树,这里不光是因的问题,果就在当中,那是不可思议的。 世间的比喻再巧妙,也不能完全形容它。

弥陀因中愿行所成……能令信愿持名者, 念念亦如是

成就也。

第六句,"弥陀因中愿行所成",所成的什么?阿弥陀佛因中大愿大行所成就的,是极乐净土,是六字名号。

"能令信愿持名者,念念亦如是成就也",如果信愿持名,念念 跟阿弥陀佛一样成就,成就无量光寿、无量功德。蕅益大师总是讲 "信愿持名"。

下面又说:

信愿行三, 声声圆具, 所以名多善根福德因缘。

每一声、每一声当中,"信愿行"这三件要素都是圆满具足的,如果只是具足一部分,还不能称为多善根福德因缘。比如说你具足信愿,不具足行,或者具足行,不具足信愿,就不能称为多善根福德因缘。因为"信愿"是多善根,"行"是多福德,如果信愿持名的话,这一声当下就具足了。

你信不信弥陀救度?"信。"愿不愿往生弥陀净土,让弥陀救? "愿。"愿不愿意称念他救度你的名号?"我在念。"这一声称名,信愿行三件,就完全具足了。这样,多善根福德都有了。

信愿持名,全摄佛功德成自功德。

"信愿持名"四个字,分为两节——"信愿"和"持名"。

"全摄佛功德成自功德",也分为两节,一是"全摄佛功德",一是"成自功德"。这后面两节,跟前面"信愿持名"如果配对的话,"持名"两个字就配对"全摄佛功德","信愿"两个字就配对"成自功德",成为自己的功德。你只要持念这句名号,佛的功德都给

你,全部拿来了。

但是如果你不信愿——不相信,不愿意往生,那拿到手上也没有成为你的,还是佛的,你拿到手上只是保管一下而已。

你相信阿弥陀佛的救度,愿意被救,这样你拿来的功德就成 为自己的。所以要信愿持名。

蕅益大师强调"信愿持名"是有道理的。不少人念佛,就差 "信愿"两个字,只在那里做功夫,这是天大的冤枉,从古到今也 算是一个冤案。念佛做功夫,以为达到某种功夫才能往生,真是 莫名其妙。不具足信愿的话,我们称念这句名号,有没有"全摄佛 功德"呢?当然"全摄佛功德",你只要念南无阿弥陀佛,这就全部 摄了,但是它没有成为你的功德,因为你不相信。摄是摄来了,就 好像我们端个灯来了,那么光来不来?来是来了,可是你眼睛闭上 了,跟你有什么关系?帮别人照。念阿弥陀佛,自己不信不愿,光 是来了,全摄了,灯光到你房间了,但是你没有受用到。

所谓"信愿持名",打一个比喻,名号就像这个灯,阿弥陀佛所有的功德,就像那个光明。你把名号抓住,光明乖乖就跟着来了。很多人不知道怎么能得到阿弥陀佛的功德,就像灯放在隔壁房间,他去用手捞灯光。如果是板凳,你还能拉得过来,光你怎么捞?你就把灯往这里一拿,光不就跟着来了嘛。所以,光随灯走,功德随着名号走。

执持名号,要有信愿。你不信不愿,就像闭着眼,得不到光的 受用。"信愿持名,全摄佛功德成自功德",全部的,一点没有遗 漏,不会漏掉半点。"我把灯端过来了,只端来了它的光的百分之 九十,还有百分之十的光剩在隔壁房间",这怎么可能?你只要称 念这句名号,通通都拿过来了。

信愿持名一法, 圆收圆超一切法门。

这也显得"信愿持名"是多善根福德因缘,所有一切法门的功 德都收尽了。"圆收",圆满地收摄进来;"圆超",完全超越。所以, 没有任何法门的善根福德能超过持念弥陀名号的。

我们了解这些之后,就有信心了。所以,读这些法语,能够增长我们的信心。

请问大家,"持名"跟"称名"有什么不同?

"持名"跟"称名"有同也有异。"称名"是讲行法,相对于观想念佛等其他行法,就是你只要口称就可以了,这叫称名。"持名"是指口称名号这个行法,持名不可能是持观想念佛的,它专门就讲持名,就是口称念佛的这个行法,念念相续,念下去。

称名的人,未必是持名的,持名的人一定是称名的。称名,念了一句南无弥陀佛,完了,他不念了,他就没有持。所以,《观经》的结尾讲"持无量寿佛名",《阿弥陀经》也说"执持名号"。

# ⑧引《弥陀疏钞》

我们看莲池大师《弥陀疏钞》,祖师都是异口同声说话。

持名乃善中之善、福中之福。

这就是多善根福德。

阿弥陀佛即无上菩提。

你念这句名号,这句名号就是无上菩提,那还不是多善根福 德吗?

执持名号, 愿见弥陀, 诚多善根、大善根、最胜善根、 不可思议善根也。

弥陀乃万德名号;一名才举,万德齐圆。

名号一念出来, 所有的功德当下齐备, 当下圆满。

这些话讲得很恳切,我们要相信。你如果不相信,等于白讲; 你相信了,确实有智慧。

"一名才举","南无阿弥陀佛",你才念出来,所有的功德都齐备了,"万德齐圆"。这"万德齐圆",你靠自己修行要花多少时间啊!地藏菩萨的功德很大,到现在还没有"万德齐圆",还在那里修行;弥勒菩萨功德很大,现在万德快要齐圆了,还在兜率天,还没有登上无上妙觉的果位。当然了,这些大菩萨,他们不可能不了解念佛法门,他们已经是"万德齐圆"了,只是示现做等觉菩萨。

## ⑨引《念佛镜》

如来八万四千法门,若望念佛法门,自余杂善总是少善根。唯有念佛一门,是多善根、多福德。

自余杂善思得畔际,算得头数,故名少善根,是可思议。念佛功德广大无边,非心所思,非口所议,是故经云"不可思议"。故知念佛一法是多善根,非余善根所能及也。

"自余杂善思得畔际,算得头数,故名少善根,是可思议", 其他的善法、杂善,有边际,有界限,能算得出来,所以再多都 不算多。你说多少阿僧祇,多少恒河沙,还是算得出来的,是少 善根。

"念佛功德广大无边,尽虚空遍法界,非心所思,非口所议, 是故经云不可思议",无量无边不可思议功德名号,这是不可思议 的,其他的善根功德都是可思议的,可以计算。

"故知念佛一法是多善根,非余善根所能及也",念佛是无穷 大,是无量,阿弥陀佛本身就是无量佛。余善是有量,你说再大的 数字,一个亿、一百亿、一万亿、一亿亿,都是个具体的数字,再 多也不算多。

我们引用了这些经文祖语,从古代到现代,从龙树菩萨、善导大师,到莲池大师、蕅益大师,讲的都一样,这样大家应该有信心。

所以,一定要听祖师的,尤其是净土法门,你要听净土传承祖师讲的。这样一讲,你心里就很踏实。有人听到不能相信,是因为他确实善根太浅,心量太小。

黄山上有一棵迎客松,这棵迎客松,你能栽到你家阳台上的花盆里吗?不可能栽进去。这六字名号是一棵大菩提树,是阿弥陀佛的大菩提树。可是有的人心量小,小得如同小花盆,这大菩提树怎么能栽得进去呢?所以不能相信。他说:"我不能相信,一相信,我这个小花盆就爆炸了。我宁愿不要大树,也不能让我的小花盆

爆炸,这小花盆是我的。"所以,很多人都不愿意放弃自己,他只能修一点,因为他的小花盆只能栽一点人天的小花小草,他怎么能相信这么广大的法门呢?信不了,就是心量小。

从这一点,我们就知道,能够念南无阿弥陀佛、愿生西方极乐世界的人,决定是发了大菩提心的。如果心量不大,六字名号的大菩提树是栽不下去的。经中说"故佛菩萨再来,非凡人也",这个话讲得很亲切。

所以我们各位,无量劫打滚,现在到时候了,能够信这个法门,心胸广大,有智慧。"我有智慧吗?我都不知道啊!"对!"潜通佛智,暗合道妙",老太太念佛,智慧无边。自己以为没有智慧的人,只要念佛,都是有智慧。

# (4) 为何要说少善不生

"哎呀,你告诉我极乐世界,告诉我怎么往生不就完了吗?还 告诉个不能往生的,谁愿意不能往生啊?"这样的人很着急,"你 告诉我,为什么要讲一个少善不往生呢?"

按说前面既然劝众生发愿往生,接下来就该说明如何 能够往生,但世尊在这之间,却说了不能往生的状况,这有 什么必要呢?

根据上下文意,这一段文至少有以下几点含义。

#### ①反显极乐境界之高

极乐境界高妙,是少善根福德因缘不能往生的地方。

### ②反显唯有称名才是上善

好比红花还要绿叶配,如果没有这样反显、反衬的话,怎么知道"念佛上善"呢?其他一切都是少善,而唯有念佛是上善。

### ③折服众生骄慢,建立机法深信

本经所劝的对象,乃是五浊恶世的众生,最多只有些许人天之善,如不特别说明,听到前面世尊劝愿生极乐,便会愚昧骄慢地妄图靠少许人天之善达成往生,这当然不可能。 经由世尊说明,方能死尽偷心;而顺着世尊的引导,才能将眼光转向阿弥陀佛的本愿称名。

本经所劝的对象,是五浊恶世的众生,这样的众生,最多只能 有些许的人天少善。我们怎么知道呢?大家看这首偈语,前面曾经 学过:

> 人天少善尚难辨,何况无为证六通? 虽得见闻稀有法,粗心懈怠益无功。 纵使连年放脚走,趁得贪瞋满内胸。 贪瞋即是身三业,何开净土里真空?

这四行八句是要说明什么呢?其实就是解释"善男子、善女 人",是来对照说明,所谓"善男子、善女人",就是指这些根机 的人。

为什么这一段是讲少善根福德因缘不能往生呢?因为五浊恶世的众生,最多只是"人天少许之善",所谓"趁得贪瞋满内胸"。如果不特别说明,听到前面世尊劝愿生极乐,可能会愚昧、骄慢地妄图靠少许人天之善达成往生,这当然不可能,"贪瞋即是身三业,何开净土里真空",这是不可能的。"寄语同生善知识",这时候才转过来,你要念佛求生,你才是善知识,"念佛慈悲入圣丛"。经由世尊说明,方能死尽偷心,顺着世尊的引导,才能将眼光转向阿弥陀佛的本愿称名,这是有他特别的含义。

### ④正直舍方便

前此《大经》及《观经》都有劝众生修善回向求生极乐, 但这只是诱导众生的方便,本经为净土三经的结经,必须显明真实,所以世尊才会明白地说出少善福不能往生。

因为在《阿弥陀经》之前,《大经》以及《观经》都有劝众生修善回向求生极乐,但这只是诱导众生的方便。到《阿弥陀经》了,这是净土三部经的结晶,"方便"就不要了,必须显明真实,所以必须旗帜鲜明,毫不含糊地来说明。说明什么?以前讲那些,都是"少善根福德因缘",直接靠那些是不能往生的,所以世尊才会说出少善福不能往生。

我这样解释,如果从头听下来的人,或许不会误解,如果是突然听到这里的,可能会误解,"怎么这么讲?释迦牟尼佛在《大经》

和《观经》里讲的那些,到《阿弥陀经》说不能往生了,是这个意思吗?"可能会有疑问,这就必须通达起来。

## (5) 为什么少善福不能往生

不如实修行,与涅槃界不相应故。亦如同平民不可能列 于公卿之侧,乞丐不可能餐于豪门之席。

照理来说,因为少善根福德,不如实修行,它和涅槃界不相应故,因果不相应。所谓"随缘杂善",是有漏善、杂毒善,涅槃界是纯净无染的佛的境界,两者当然不相应了。

打个比喻,"如同平民不可能列于公卿之侧,乞丐不可能就餐 于豪门之席",不是一类的。只有相应的善根,才能往生到相应的 涅槃界。

# ①引《往生论注》

我们看所谓"人天诸善"是什么样的状态,首先看《往生论注》。

人天诸善, 人天果报, 若因若果, 皆是颠倒, 皆是 虚伪。

颠倒虚伪的人天诸善和果报,怎么能往生到阿弥陀佛的净土呢?"人天诸善"就是"若因","人天果报"就是"若果"。不论是因还是果,人天诸善会得什么果报呢?就是生人生天享福。这些因

也好,果也好,都是颠倒的,都是虚伪的,都是不真实的。

昙鸾大师讲的话很简单,非常干脆,不含糊,也不给我们面子。

"搞了半天,我们都颠倒了?"是的!"我们都搞虚伪了?"这是 从究竟的真实义来讲的,不是就世间法来说的。就究竟真实义来 讲,因为没有证悟法性,不能得到真实的利益。这样颠倒虚伪的因 果,这样的诸善怎么能往生到弥陀的涅槃界呢?

#### ②引《观经疏》

虽起三业,名为杂毒之善,亦名虚假之行,不名真实业也。欲回此杂毒之行,求生彼佛净土者,此必不可也。何以故?正由彼阿弥陀佛因中行菩萨行时,乃至一念一刹那,三业所修,皆是真实心中作;凡所施为趣求,亦皆真实。

"虽起三业,名为杂毒之善,亦名虚假之行,不名真实业也。欲回此杂毒之行,求生彼佛净土者,此必不可也",这就是机深信。

"何以故,正由彼阿弥陀佛因中行菩萨行时",一发现杂毒之善不能往生,怎么办?把眼睛转过来,转向阿弥陀佛。

"乃至一念一刹那,三业所修,皆是真实心中作;凡所施为趣求,亦皆真实","施为"就是下化众生,"趣求"就是上求佛道,不论上求佛道还是下化众生,三业所修都是真实的,也就是一句南无阿弥陀佛。

### ③引《法事赞》

极乐无为涅槃界, 随缘杂善恐难生。

这两句大家都非常熟悉了。

这通通说明"少善福"不能往生的,因为跟无为涅槃界不相应。

## (6) 诸行回向能否往生

诸行回向能否往生?这一点倒是有不少内容要说明。

善导大师在《法事赞》里解释少善福就是"随缘杂善",也就是各随已缘所作的种种善法修行,所谓三学六度、八万四千法门通通包含在内,故也称"诸行、万行"。如果比对《观经》,少善福就是《观经》里的定散二善。

诸行、万行,也叫余行、杂行。

可是在《观经》里,修行定散二善,回向都能往生,而 这里又说是少善福,不能往生。到底诸行回向能不能往 生呢?

好,那问题就来了。在《观经》里面,修行定散二善回向都能够往生,这是经文讲的,就是上上品、上中品、上下品、中上品、中中品、中下品,不都是修善回向往生的吗?而这里又说少善福不能往生,这两部经不就矛盾了吗?到底修诸善回向能往生还是不

#### 能往生?

有人就讲,"这里少善根福德因缘不能往生,那多修一点就能往生了"。善导大师的解释不这样,除了六字名号之外,都是少善根福德因缘。这就有矛盾了。

《观经》中品中生说"一日一夜,八关斋戒",那也不多啊,对不对?"孝养父母,行事仁慈",这也是世间善法,也不够多啊,回向不也往生了吗?到底能往生还是不能往生?很多人心中有这个疑问。怎么回答?要说能往生吧,《阿弥陀经》里讲不能往生;说不能往生吧,《观经》说能往生,都是佛讲的。

### ①三种说法

此有三种说法:

第一,能往生。

如《观经》九品。善导大师言:

备修众行,但能回向,皆得往生。

万行俱回皆得往,念佛一行最为尊。

就此三福之中,或有一人单行世福,回亦得生;或有一人单行戒福,回亦得生;或有一人单行行福,回亦得生。或 有一人行上二福,回亦得生;或有一人行下二福,回亦得生; 或有一人具行三福,回亦得生。

从经文来讲就是《观经》九品。从祖师来讲,善导大师《观经 疏》就说"备修众行,但能回向,皆得往生",这不是一个证据吗? 《般舟赞》说"万行俱回皆得往",不是说能往生吗?《观经疏》又说"虽可回向得生,众名疏杂之行","虽可回向得生",不也说明可以往生吗?《观经疏》里又说,一福、二福、三福,回向通通可以往生,说得很清楚了。所以如果依祖师的释文,这就是诸行回向能够往生的证据。

第二,难往生。

极乐无为涅槃界, 随缘杂善恐难生。

回生杂善恐力弱, 无过一日七日念。

舍专修杂业者, 百时稀得一二, 千时稀得三五。

接下来第二种回答,说能往生,不过很难,引用了三条。一百个里面稀有一两个,一千个里面难得三五个。这三条文都说明 难生。

第三,不能往生。

第三个回答说不能往生,也引用了四条文:

欲回此杂毒之行,求生彼佛净土者,此必不可也。

明确地说明这样不能往生,必定不行。

修杂不至心者,千中无一。

一千个里面没有一个往生。

定散文中唯标专念名号得生。

既然唯标专念名号得生,就不是靠定散往生,唯靠阿弥陀佛 往生。

一切善恶凡夫得生者, 莫不皆乘阿弥陀佛大愿业力为

增上缘。

没有一个不是靠阿弥陀佛往生的,靠阿弥陀佛大愿业力,不是靠定散往生。

这三种解释,首先就能往生来讲,是说具足三心的,修行诸善 回向,具足至诚心、深心、回向发愿心,这样就能往生。

从不能往生来讲,虽然在修诸行回向,但是他没有具足三心, 这样就不能往生。

就难往生来讲,虽然是修诸行回向,可是你要具足三心比较难。为什么难呢?因为修定散二善,法体本身的功能和所指标的方向,总是跟自力的执著心比较相应,它要求你自己要如何努力地修行,和发三心总是扭着劲,那就比较难。而就发三心来讲,三心就是舍弃自我,归命阿弥陀佛。如果念佛的人发这三心,"我本来没有力量,所以我靠阿弥陀佛",这样他本来就三心具足,所以就很容易往生。

说来说去,是看你有没有具足三心。就杂行本身来讲,倒是没有什么功能,就是以三心为分界线:有了三心,就能往生;没有三心,就不能往生;发起三心很难,所以"难往生",简单答案就是这样。

# ②不具三心,故不能往生

直接依靠自己所修善行欲往生,不具三心(不至心),故不能往生。《大经》说为"骄慢弊懈怠",释为"杂毒之善,虚假之行,不名真实业也",与涅槃界不相应故。

就不能往生来讲,直接依靠自己所修善行欲往生,不具足三心,"修杂不至心者,所以不能往生",《大经》说这是"骄慢弊懈怠",不能往生。善导大师解释,这是"杂毒之善,虚假之行,不名真实业也"。所以单靠修诸行本身求往生,是不可能的,与涅槃界不相应故。

即使每天磕头如捣蒜,"日夜十二时急走急作,如炙头燃","纵使连年放脚走,趁得贪瞋满内胸",都不可能往生的。靠自己的力量,不具足三心,表面多么虔诚,多么精进,这是"外现贤善精进之相,内怀虑假",他本身是虚假的,不行的。

### ③具三心回向,则得往生

## 那要怎样才能往生?

具三心回向,则得往生。《观经》言"具三心者,必得往生",释判九品皆"三心以为正因",然此有与夺二意:与之而言,诸行往生;夺而言之,念佛往生。因三心即真实归命阿弥陀佛愿往生之心——能归即南无,所归即阿弥陀佛,全体是一句南无阿弥陀佛。故言定散唯标念佛往生、一切善恶凡夫得生莫不皆乘佛大愿业力等。

具足三心,回向就能往生。"三心",就是《观经》的至诚心、深心、回向发愿心。善导大师判释九品,"辨定三心以为正因"。这样的话,就有两种表达法:一是从表面的事相来讲,就可以认可你,这叫"与","与"就是偏向你这边来讲,说诸行可以往生,"你

看,他明明在修诸行,然后三心回向",一看,他是诸行往生的,这是从事相上来讲的。二是从本质来说,他虽然修诸行回向,但他是靠三心去往生的。所以从本质来说,诸行是不能往生的,必须念佛才可以往生。为什么?因为三心就是念佛心,是归投阿弥陀佛的心,这叫"夺"。"夺"的意思是让你明白,诸行本身的力量是不够的,这样靠诸行往生的心是骄慢的,必须把这个拿掉,完全彻底地投靠阿弥陀佛。如果不"夺",你就不愿意靠阿弥陀佛,所以对这样的根机,说诸行往生不可能,要靠阿弥陀佛。

"与"是什么意思?"与"是诱进的,他已经在修诸行了,夺也 夺不掉。"好,你诸行回向,你完全靠倒阿弥陀佛,这样也是可以 往生的",他心里一块石头落地了,只要靠倒阿弥陀佛就可以了, 这是诱导的方便。

所以,话分两头说,希望大家不要糊涂。

## ④何以或说诸行往生,或说念佛往生

问: 何以一种往生, 或说诸行往生, 或说念佛往生?

答:如上存与夺意故。譬如有人以自力办事不成,后托 王名,事乃得成。仍其人经办故,可说其人成事;托王名故, 可说由王事成。

下面又有一个问题了:都是往生,有时候说诸行往生,有时候 又说念佛往生,怎么会有这两种回答呢?

"答曰:如上存与夺意",下面就举了一个譬喻,比如说有人靠

自己的力量办事,他先去了,没有办成。转回头来,又托大王的名义去办,"我们家大王有令",大王的指令一到,事情就办成了。这样从表面事相上来说,谁办的这件事?是他办的。但是如果讲本质,他是靠国王的名义办成的。他是大王派去的,其实是大王办成了这件事情。这件事情之所以能办成,是靠大王。靠大王怎么靠?你要去归投啊。

随缘杂善,就好像那个人一样,他傻乎乎地自己去了,就想去极乐世界。跑去了,到门口被挡住了,随缘杂善,不够格。好,他又回过头来找大王——大王是阿弥陀佛,靠三心,阿弥陀佛给了一个条子,六字名号的条子,他带着,就是一心归投大王,三心归投于阿弥陀佛。再去,人家一看,"可以了,进来吧"。所以,也可以说是他办成的事,也可以说是国王办成的事情,但本质来讲,是国王办成的。这样比喻大家能够理解吧?

想出一个比喻不容易,要把它讲明白,不好讲,只能打比喻。 所以念佛法门,诸行往生的人,到底能往生不能往生,想想这个比 喻的道理,就明白了。

可以说靠诸行能往生,也可以说靠诸行往生不了,靠念佛才能往生,这是不同的表达法,站在不同的立场上,对于这件事作不同的解释。在不同的解释里,就有说话人要表达的意思。

## ⑤何存与夺意

问: 何存与夺意?

答:与者,诱进意,引导诸行回向者具三心归投弥陀故;夺者,显真意,为令归入念佛,一向专称故。

- "何存与夺意?"为什么要讲"与、夺"呢?
- "与者,诱进意",引导诸行回向者,让你具足三心,归投阿弥陀佛的缘故,"这样就可以了",他就发起三心。
  - "夺者显真意","夺",显示真实的本意。
- "为令归入念佛,一向专称故",他能了解念佛的道理,归命阿弥陀佛,就一向专称了,不再滞留在这方面。

### ⑥何以具三心即得往生,不具三心即不得生

问:何以同样一行, 具三心回向即得往生, 不具三心即不得生?

答:三心即是念佛心故,故能总揽名号万德以成己 行。释言"三心既具,无行不成。愿行既成,若不生者,无有 是处"。

接下来一个问题:同是一个行,比如说一日一夜八关斋戒,同样一个人,昨天他修了一日一夜八关斋戒,然后靠这个八关斋戒,就往生,结果没有往生的了。今天他又拿这一日一夜八关斋戒,然后三心归投阿弥陀佛,往生了。不是一样的"一日一夜八关斋戒"吗?怎么有了三心他就能往生决定,没有三心就不能往生?三心就这么重要吗?

对,三心能点铁成金、转凡成圣,有三心就能往生。道理在哪

#### 里呢?

"三心即是念佛心故,故能总揽名号万德以成己行",三心就是念佛心,它能总揽名号万德以成己行。三心就是真实舍己归佛愿往生心。"一者至诚心",至诚心就是真实心、真心;"二者深心",深心就是两种深信,就是"我不行,阿弥陀佛你行",所以深心就是身心归投阿弥陀佛,要真的归投;"三者回向发愿心",归投的目的,就是愿生西方极乐世界。

"三心",其实就是一个舍己归佛的心,这不就是念佛心吗?不就是舍掉自我,靠阿弥陀佛吗?你靠阿弥陀佛了,就能总揽阿弥陀佛名号功德成为自己的。善导大师解释说:"三心既具,无行不成;愿行既成,若不生者,无有是处。"你具足三心了,一切万行都成就了。万行都成就了,还不能往生,没有这个道理啊!

# ⑦未专修念佛何以能生极乐涅槃界

我们看下面的问答。

问: 虽是念佛心, 未专修念佛, 所回只是点滴杂毒之善, 何以能生极乐涅槃界?

答:原虽些微杂毒之善,归入名号功德大宝海故,如滴水入海,即转清净,同海深广。也如上喻,自力虽微,投王力故,即是王力,岂能小视。又,既托王命,则任何人皆可成事,故虽有微善回向,无不往生。

这个问答是承接上面的问答。

上面一问说,同样是修行,为什么具三心就能往生,不具三心就不能往生?回答说,三心就是念佛心,如果具足三心,就能总揽名号之德成为己行,这样就一定往生。

这里又有问题了:因为三心即是舍自归他、投托阿弥陀佛的 愿力,虽说三心是念佛心,这个心是仰靠阿弥陀佛的,可毕竟他修 行太少了,也没有专修念佛,只不过是一些杂毒之善,这样怎么能 往生极乐涅槃界呢?涅槃界不是清净的、免除一切杂毒吗?

下面是回答。

虽然他原来所修的只是微少的杂毒之善,比如作一点布施, 行一些善事功德,就这么一点点杂毒之善,可是如果有三心回向, 他立即就能到极乐无为涅槃界。

这还是让人觉得难以置信,所以接着作了个比喻说明:他有念佛心,等于归入了名号功德大宝海。所谓"三心",就是投托佛的愿力,"如滴水入海,即转清净,同海深广",就像一滴水到了大海一样,当下就转为清净,有了跟大海一样的咸味,拥有跟大海一样的深度和广度。这是大海本身的功能,所谓"性功德成就"。整个大海的资源和这一滴水结合为一体,成为这一滴水所有。所以,虽然是点滴微少之善,如果通过三心归入弥陀愿力,整个弥陀因中的愿力当下为他所用,像大海一样,同一波澜,同一起伏。

像上面打的比喻一样,自己的力量虽然微弱,可是我们归投 国王,乘国王的名义去办事,等于是国王的力量加持在我们身上, 这就不能小看了。同样道理,既然是托国王的使命,那任何人去办 这件事都可以办得成,因为那是国王交代过的。这说明什么呢?不管修什么善法,无论多少、大小,只要三心回向,投托佛的愿力,都可以往生。

下面有个譬喻,这个譬喻和前面所讲的意思是一样的,不过 角度有所不同。

《往生论注》言:

譬如净摩尼珠,置之浊水,水即清净。若人虽有无量生死之罪浊,闻彼阿弥陀如来至极无生清净宝珠名号,投之浊心,念念之中罪灭心净,即得往生。

这是《往生论注》里的一个譬喻。摩尼宝珠也叫"净摩尼珠",它是清净的。我们如果有一颗摩尼宝珠就好了,现在有很多湖都污染了,把它放进去涮一涮,湖水马上就清净了。把摩尼珠放在浊水里,水就清净,不会有臭味,也不会混浊,也不会有毒,这就是摩尼珠,它有这个作用。

"若人虽有无量生死之罪浊",我们众生的心水已经染污了,每天都把贪瞋痴三毒的污水往里排放,心水就烂了,臭了,有毒了。修其他法门都不行,怎么办?

"闻彼阿弥陀如来至极无生清净宝珠名号",把这句名号放在 浊水里涮一涮,每天洗一洗。

"念念之中罪灭心净,即得往生",念念之中罪业灭除,心清净下来,转为清净功德,靠六字名号的力量,就可以往生。

## ⑧不具福善, 直尔回愿, 能否往生

问:不具点滴福善,直尔回愿往生,能否往生?

答:同得往生。九品中前六品为大乘善、小乘善、世间 善之人,夹善回愿,一一皆得往生;下三品为无善恶人,直 尔回愿,皆得往生。

这里又问了:前面这个人还有一点点善,如果他"不具点滴福善",一点都没有修善,他就说"我愿意往生","直尔回愿往生",直接发三心,这样能不能往生?

这样也可以往生。九品往生都是三心回向往生的。前六品叫作"夹善回向":上三品是大乘善,中辈上品、中辈中品是小乘善,中辈下品是世间善,多多少少有点善法,然后夹善回向求生。

就像我们托人办事的时候带点礼品去,一方面很真诚地请人办事,另一方面也带点礼品,拜托,"夹善"。另一个人连一点礼品也没有,"不好意思,你帮我办吧",直接请托。如果对方很诚恳的话,都是可以的。

求生西方极乐世界,前六品的人多少带一点善。这当然不是 靠礼品办事,礼品如果能办事,你往那里一甩,事情就办好了—— 还是要托人去办,就是"夹善回向"。

下三品往生的,都是造恶之人:十恶罪人、破戒罪人、五逆罪人。他们没有修善法,直接说"我愿意往生西方极乐世界",这样能不能往生呢?三心具足,一样往生。

三心本身就是以六字名号为体,如果具足三心,即使临终来

不及念出佛号,名号功德已经含在三心当中了。三心就是真实归 投阿弥陀佛、愿往生之心,也就是"南无阿弥陀佛"六个字,不过 是没念出来而己。

六字名号是三心之体,体必具用,一定有这样的功能和作用。这个作用显现在我们的念佛修持,如果寿命没有到,自然会从心发口,念出这句南无阿弥陀佛;即使来不及念出来,他的愿往生心不退,这个心就含摄了六字名号的本身功德,比如下品中生的人,就听到了阿弥陀佛名号的功德,一声都没有念出来,当然他肯定不是闻如未闻,而一定是归命的,是三心具足的,因此名号功德就显示出来,也往生了。

大家可以看《观经》九品往生文,会衍生问题出来。只发三心,还没来得及称名,并不是说他一定不称名,而是还没来得及称名,或者说某种因缘下还没有称名,这样他也能往生。

三心以名号为体,这个三心和"唯愿无行"是不一样的。唯愿无行就是"别时意"。善导大师在《观经疏》里说,什么叫"唯愿无行"呢?听人家说极乐世界非常好,"我也愿意往生",嘴上说一说,说完之后"更不相续",就没有这回事了,那叫"唯愿无行"。发三心的人,他是内心真诚归投阿弥陀佛的,他的心也一定是自然相续的,时节因缘不允许就没有念出佛号,如果有因缘,自然会念。

另一个问题:如果只称名,没有发三心,能否往生?他念南无阿弥陀佛,但没有发三心。

这分为两个方面来说。

第一,他没有发三心,却发了不愿往生的心,"我不去往生", 只求来世福报,求人天福乐,求开悟,那就不能往生。因为他把这 句名号的功用转了,他不愿往生。这是很典型的。

第二,他称念六字名号,就他本身来讲,也没有所谓愿往生不愿往生,也无所谓发三心不发三心,那怎么样?照样往生。因为名号本身三心具足,不过他不太了解。师子国阿弥陀鱼的故事就能说明这个道理。因为名号功能"自然之所牵",没有一个特别扭曲的指向,他自然随顺名号的功德,念佛成为习惯。而且,不管什么人,哪怕偶尔念一声南无阿弥陀佛,当下阿弥陀佛都现前,当下佛光都照耀他。所以,临终的人念佛,有口有心也好,有口无心也好,他只要念南无阿弥陀佛,佛光立即照耀他。

有口有心念佛有感应,有口无心念佛也有感应吗?有。我试着证明给大家看。

大家都用过手机,有一天你的手机突然响了,你拿起来接听, 对方问你:"你打电话找我什么事啊?"

- "我没有跟你打电话啊!"
- "你没有给我打电话?那我电话上怎么有你的号码?"
- "哎呀,我手机放在兜里,可能是刚才不小心碰到哪个键,就 打过去了。"

这样的经验大家都有吧?手机放在兜里,有时候挤公交车,旁边的人一碰,不知道碰到哪个键,就拨出去了。对主人来讲,他 丝毫不知道,但是只要碰到了,拨号键拨出去了,对方就回电话 过来。

六字名号就是阿弥陀佛的手机按键,你不小心碰着了,也不知道,就呆头呆脑地念了一句南无阿弥陀佛,阿弥陀佛马上现前,立即回电话说"你打电话找我什么事?"

手机一碰,对方马上就回电话来了,何况阿弥陀佛呢?六字名号就是那个按键,你有心专门给阿弥陀佛打电话,他会有回应、有感通;即使无心碰着了,照样有感应,照样感通。这就是念佛,很简单的。

蕅益大师记载了这样一则事例:

桐城有两个人结伴外出做生意,其中一个死了,另一个就把他埋葬在外地。回家以后,他同伴的妻子怀疑他害了她的丈夫,他觉得很冤枉,就回到同伴坟上哭,"你看,也没人给我证明……"同伴还没有投胎,就对他说:"那这样,你回去吧,我跟在你后面,我回家向她说明。"这样,一人一鬼、一阳一阴就往回走。路上有一条沟,这个活人跨的时候就念了一声"阿弥陀佛",他这也是很自然的。当下那个鬼就说:"你别放光吓我!"他念佛也没有说"我念佛是为了往生",就是很偶然地,就像一不小心碰到按键了,念了声"阿弥陀佛",当下就放光。

所以,我们想一想,世间的手机都这样,何况阿弥陀佛呢?大家拿手机的时候,也要想到这是阿弥陀佛的教学工具。我已经讲过好多跟手机相关的例子,帮助大家理解念佛。

既然讲到这里, 不妨再讲一个有关手机的。

有人讲,"念佛要有感情,要很悲切,要从内心牵肠挂肚般地念出来,这样就很容易跟阿弥陀佛感通"。大家认为真是如此吗?当然,站在凡夫的角度上有他的立场;但这是典型的以凡夫心测度佛智。凡夫的感情都是生灭的,越有感情就越跟阿弥陀佛有阻碍,不可能跟阿弥陀佛很通达的,可能肠子揪断了都没用。因为,阿弥陀佛是依法来度众生,依法从事,不会顺着人情。

再拿手机作比喻。比如打手机,你平常通话都是一般般的,今 天突然听说父母有事,或者家人出车祸了,你的心会非常着急,会 很急迫地打电话联系,询问情况,那时你的感情是很丰富的。但 是你的手机买账吗?它会因为你心情非常急迫、非常激动,通话 效果更清晰吗?它还是老样子的。它的感通效果——通话灵不灵、 清晰不清晰,跟你的感情没有关系,只跟它的设计和通话线路有 关系。

念佛,跟你有没有感情无关,跟阿弥陀佛因地的本愿有关系,是顺着本愿所誓法则。你称念,有口有心念佛,阿弥陀佛会来;你有口无心念佛,他也来。"有口无心念佛也跑来,那他多累啊!"阿弥陀佛说:"我不累!"所以念佛最好不要带感情。

初期念佛的人,要是觉得没有感情就没有味道,可以带一点点感情。像我们现在已经是老油条了,感情太累人了,所以还是平平淡淡地念佛,平淡,平易,平常,平凡。

阿弥陀佛很简单,只要念南无阿弥陀佛就可以了。念佛是非常简单、非常容易的,只要你会喊人,就会念佛。你问师父怎么念

佛,师父说:"就和喊张三李四一样。"比如我们上课点名,喊"张某",念佛就这么念。不过我们念的是凡人,凡人的名号没有功德,但是念了对方马上就知道。我们念佛,就是念佛的名字,"南无阿弥陀佛,南无释迦牟尼佛,南无观世音菩萨",这样念就可以了,哪有那么多复杂的东西?简单问题复杂化,太麻烦,太缠绕,大家不要听那些。称名就是口称名号,是最简单的。

#### ⑨何故说诸行回向难得往生

问: 既然一一福善回愿皆得往生,何故说诸行回向难得往生?

答:此是释家巧言,双显与夺意。难生,意在不能生,故夺意为强,为令专念故;然未全废止,故有与意,使进步有阶。

这也是问题追着问题。

第一,诸行回向,比较难以发得三心,所以难往生;

第二,这也是劝化的方便,是善导大师"释家巧言",很善巧的言说。

这里说"难得往生",是进退有余,与、夺这两方面的意思都能包含。什么叫"与"?什么叫"夺"?"与"是站在你的立场上鼓励你,是给你。"夺"是要让你更升进,把东西给拿走。

讲难生,意思是不能往生,夺的意思比较强一些,意思是说你不要杂行杂修,要专修念佛,这是说法者的本意;但是也没说一

定不得往生,这样给对方带点希望。对于有的人,夺是可以的,夺掉,给他佛号拿着;对于有的人,夺了就没有了,专修念佛没开始修,定散二善又夺没有了,"这样不能往生",那怎么办?"还可以回向",还有一点希望,这样至少牵了一根线,很善巧。

我们出去给别人讲念佛,关于杂行杂修能不能往生,要看对方的根机。要是你一下子就跟人说"杂行不能往生",好了,他回去痛哭一场,再也不念佛了,"完了,净土法门我不修了,师父告诉我不能往生,我修别的吧",转入外道都有可能。

你要问问他现在是什么情况,对他说:"你这样很难得。求生 西方极乐世界,只要你一心归投阿弥陀佛,往生是没有问题的。" 他听了就会高兴。过两天再问他:"你怎么样了?"他觉得你很鼓 励他,已经跟他是一条战线了。然后对他说:"你修得还是很精进, 很不错的。于啥都不如专修念佛好。"要这样讲。

上次来了一个人就是这样。我在深圳遇到两位居士,带来一位香港莲友,这位莲友跟着别的法师很多年了。他们互相之间老是针对持《楞严咒》之类的问题讨论,这位香港莲友被他们破斥得快要歪倒了。领他来的人一直让我当头一榔头给他打醒,让他马上放弃杂行杂修,来专修念佛。但是我也不敢随便下这个榔头,万一砸碎了,他不专修念佛了。我踌躇半天,考虑到底要怎么跟他讲。

一开始我在那里慢慢说,谈啊谈。过了半个小时以后,我感到 他的心比较调熟了,觉得可以跟他讲真话了,就直接跟他说,善导 大师的教理说得更明白。他走的时候特别高兴,因为前面这半小时我几乎都在赞叹他、肯定他、鼓励他,而他一直都是被他们批评的,所以觉得不管从面子还是从里子都有了。能往生就是有里子,里子有了;平常老受批评,现在面子也有了。带他来的两位莲友是专修念佛的,他们疑云重重,"师父怎么讲的?怎么老是讲他一定能往生呢?"如果我一上来就讲那样不能往生的话,或许讲不到几句他就不跟我讲了。

#### 总结

关于诸行回向能不能往生,我们再复习一遍。这个问题问得 比较多,也比较缠绕。

首先,这个问题的产生,是由于对《观经》和《阿弥陀经》的 经文理解起来似乎有矛盾。比如,如果单看《观经》,诸行回向往 生是没有问题的,九品往生讲得很清楚了;但是《阿弥陀经》说 "不可以少善根福德因缘得生彼国",而我们根据善导大师的释 意,把"少善根福德因缘"解释为《观经》的定散二善,念佛以外 的一切行是少善根,这样不就不能往生了吗?两种说法之间似乎 矛盾。这要怎么解决?到底是能往生还是不能往生?所以我们要分 析它。

分析的时候会发现,善导大师其实有三个答案:

第一,诸行回向能往生;

第二,诸行回向不能往生;

第三,诸行回向难以往生。

不来思维便罢,一思维,找祖师的答案,发现了三条路,到底是怎么回事呢?这要深入地研究、辨析它,这时我们就发现了"三心",并把它挖掘出来。

说靠诸行回向不能往生的,是因为不具足三心,最明显的一条证文是"修杂不至心者,千中无一",非常明显。还说到"欲回此杂毒之行求生彼佛净土者,此必不可也",这是绝对不行的,说明不能往生。同时,善导大师又说"具此三心,必得生也;若少一心,即不得生",这也是一个明显的证文。

具足三心能够往生的证文有好几条,三心难以往生的证文也有好几条,这之间就有它们的关系,因此我们得出一个结论:就诸行回向来讲,具足三心,决定往生;不具足三心,不能往生;但是诸行的人具足三心比较难,所以一般情况下讲难以往生。

既然他回向求生极乐世界,为什么不具足三心呢?不是说靠诸行回向都能具足三心。因为他不懂得怎么回向,他不知道怎样舍自归佛,他一股劲靠自己,脑袋一根筋,"我使劲修行,回向求往生",专门靠定散二善的修行功德,把这些集中在一起,回向求往生。他不了解三心回向是什么意思,三心回向就是要放弃自我、舍自归佛,但他不了解这一点。所以他一根筋地在那里靠自力,也就是所谓献假真诚、假殷勤、假贤善、假精进,"外现贤善精进之相"。大家看了这个之后,一定要对照自己的内心来看。

你说他这个人不精进吗?他很努力地在修行,但是他就是一

根筋转不过来,三心是让他靠阿弥陀佛,他只靠自己,这就麻烦了。我们前面比喻说带点礼品去拜托别人办事;但是他那根筋转不过来,他以为礼品能办事,使劲准备很多礼品。礼品准备得再多,不靠人家,能办成事吗?礼品准备了一大房子也没用。这是没有智慧,做的都是无用功。所以我们说这叫假真诚,他是很真诚地在那里做,但这是假真诚,因为没有至诚心。

为什么说是假殷勤呢?他很殷勤地日夜十二时修行,"如炙头燃",像头发着了火一样。"连年放脚走",到处跑,很精进,这都是假的。这个"假"不是说他故意欺骗人,而是说在本质上、本体上、根本的地方,他靠自己,没有靠阿弥陀佛。所以这样外表贤善也是伪善、杂毒之善,不能往生。

也可以讲,这个人是《大经》讲的"憍慢弊懈怠",因为骄慢心,一直靠自己修行,也没有智慧,我执很深重,看不破,完全靠自己在那里用功使力。这一切,以佛法来看,是既没有明信佛智,又不能"谦敬闻奉行",不能放弃自我来靠阿弥陀佛,完全靠自己,所以讲一根筋。这样,他虽然在勤修,在回向,毫无用处,作无用功,不能往生。

具足三心的人跟前面那个人有什么不同呢?他也在修行善法,但是内心很调柔,知道靠自己不行。所以他这个人比较有智慧,知道"我靠修这些往生是不行的,我靠阿弥陀佛",他知道靠阿弥陀佛,一心归命阿弥陀佛,这样就是具足三心了。只要投托佛的愿力,当然毫无疑问——就看他是不是真的投托佛的愿力,真的投

托佛的愿力,"乘佛愿力,必得往生"。

为什么诸行回向的人难以具足三心呢?诸行回向有三点损失: 第一是法体之失,第二是机修之失,第三是法体和机修结合起来 的损失。

什么叫法体之失?当你修行定散二善时,定散二善的法本身就要求你要精进努力地累积功行,因为它是自力法门。自力法门就像走路一样,既然走路,就要求你要好好走,要使劲迈进。法体本身就有这个趣向和要求。修行定散二善,总是要多修,要破我执,要伏断烦恼,因为这个法就有这个要求。对应念佛来讲,称念名号这个法,会这样要求吗?称念名号这个法只要求你乘船,"你靠我"。所以,法的要求不一样,趣向也不一样。

再说从众生这边机修的损失。既然是在修行定散二善,靠自力修行求解脱,没有投托佛的愿力,执著于自己的修行功力,这样在机这方面也有损失。就是还没有完全放下自我,还是有骄慢心、执著心,执著自我的自力心,这样的心再配合定散回向之法,就更觉得"我修得上路子了",不知道其实恰恰相反,这样很难拔得出来。

怎么办?那就必须经过释迦牟尼佛开解"三心",经过净土宗的祖师、善知识,比如像善导大师,详细地解释、剖解开来。然后观照到自己的不足——"憍慢弊懈怠",慢慢放舍了,就能归投佛的愿力。

所以,修杂行的人要具足三心是比较难的,往往缠绕很长时

间都不一定转得过来。

我们再讲念佛。念佛的人有具足三心的,也有不具足三 心的。

具足三心的人,毫无疑问,决定往生。

不具足三心的有两种状况:一是他不愿意往生,求人天福报,那就不能往生;二是"我也没有不愿往生,也没有愿往生,我不知道这个事情,'南无阿弥陀佛'你念我也念",这样也能往生。

不过,念佛的人容易具足三心。像那个既没有说愿往生、也没有说不愿往生的人,他只要念佛形成习惯,也就是所谓"潜通佛智",自然具足三心,自然具足名号功德,得往生。所以念佛容易具足三心,在不知不觉的时候都能具足。为什么?因为三心就是以名号为体,三心是名号构成的,发三心的当下,名号的功德已经有了,不然哪有三心?

名号为体,体是什么意思?比如馒头是以面粉为体,面粉是它的本体,才做成了馒头。你有馒头了,面粉就有了。"我虽然有馒头,但是还没有面粉",这话是什么意思?"我虽然发了三心,可是我还没有佛号功德",这是什么意思?馒头怎么来的?难道是凭空造了个馒头吗?如果真的有三心,名号功德自然在里面了。馒头有了,面粉的营养都有了,这是自自然然的。所以,有了馒头,面粉就有了。持名就是在嚼馒头,多念佛,阿弥陀佛的功德都归你所有。

所以,修念佛法门容易具足三心,而且它会抑止我们凡夫的

自力心。因为念佛的名号要求我们顺彼佛愿,它不会鼓励自力修行,因为弥陀呼唤说"你要随顺我"。念佛人之所以选择专修念佛,大多数都是体认到靠诸行修行没有力量,才专修念佛的。

所以,不管从名号的本体,还是机修的个人,都倾向于"乘船"——专修念佛的法门。乘船的法门是不会鼓励你走路的。你在船上来回跑,船长说:"你在干什么?老老实实坐着!"你乘船,就鼓励你好好坐着,稳稳当当的。念佛法门是乘船的法门,鼓励你要放下自我,要乘托佛的愿力。因为这句名号法体本身有这样的要求、趣向和功能作用,它就是三心的本体,所以很容易,称名就具足三心。它们是一条线、一个方向,再加上念佛人本身具足机深信。

有人虽然还没完全具足机深信,但是他总觉得"我修行乏力, 靠诸行好像没有把握",他才归投念佛。在这种情况下,那是两厢 情愿,一拍即合。

也有少数人被别人教坏了,太可惜了。他已经专修念佛了,听到别人讲"念佛一定要带感情",好了,要有感情,多累啊。然后还要达到什么样的功夫。这些说法真是对佛非常不虔诚。

我们喊一个人,如果一定要有功夫他才能听得到,说明对方 是耳聋。我们呼唤对方名字时要功夫吗?人都不需要功夫,佛还要 求喊他的名字要有功夫他才知道?哪有这样的佛?不需要,我们随 口一念,佛就知道了。"应声即现",念佛张嘴发出声音来,佛就现 前了。 我们喊对方的名字,在什么情况下会讲究称名的方法?有下面这样几种状况。

第一种,你有个宝贝儿子,突然犯了精神病,不认识父母了。 这时父母喊他,那是很有感情的,"我儿呀",因为他疯了,想通过 感情把他唤回来,让他恢复理智。这是一种状况。

第二种,这个人生病了,处于弥留之际,他大脑不作主了,有时候认识人,有时候不认识人。这时喊他就要很恳切:"我是你儿子啊,老爸!"你会用感情,因为对方脑子不清楚了。还有昏迷的、昏睡的、昏死的,这些情况下才会说"我要怎样喊,怎样带感情,怎样响亮,我要怎样唤起他的记忆"。

平常人不就是"张三、李四"这样喊吗?难道阿弥陀佛是那个精神不好、记忆力不强、快要昏迷的?还是临终在床上不认识人的那个人?何必要使劲地念?这都是凡夫瞎用功,毫无意义。念佛很简单,就跟喊人一样,"南无阿弥陀佛,南无阿弥陀佛·····",心里坦坦荡荡,很自然的,这样念佛就一定往生。

如果以为一定要怎样念,印光大师说,那是"以横超法作竖出用",加了过多的自力因素,反而违背了名号本来的功能,也就是帮忙帮忙,越帮越忙。这句名号是很自然的,"自然之所牵",随顺阿弥陀佛名号救度的功能,只要念佛必定往生。

印光大师有位弟子生大病几乎要死了,后来病好了,到灵岩山见印光大师,说:"那个时候我心中也还在念佛,但我很遗憾,觉得自己念佛没念好。"

印光大师听到这话,当下呵斥他:"汝若如此想,西方去不得矣!甚么叫念好?十念当往生。"你要是有念得好、念得不好这个念头,恐怕就不能往生了。这句话是很经典的。念佛,什么叫念得好、念得不好?有这个想法都是在众生这一边,感情太充沛了,自己想一套。没有什么念得好、念得不好,"十念当往生",这是靠阿弥陀佛的本愿救度,这样就可以。就像坐船过海一样,是靠船的力量,你坐上船就行了,不要在那里作精作怪。

当然,我们念佛,从具体的方法来讲,比如念得清楚、稳定,这是应该的。但阿弥陀佛没有说一定要这样才可以往生。就是说,我们称念名号,不要违背了名号本身的功能和作用。了解了弥陀 救度必然往生的道理之后,再作技术性的处理,比如说要如何地稳定、少起妄想,那是另外一个层面,是值得提倡的;但并不是说一定要如此才可以往生。

# (7) 诸行往生之状况

我们来看第七个讨论的状况。

且存与意,诸行回向得生,然有辈品差别。

这句话需要解释。诸行往生有两种说法:从"与"的角度,是鼓励他、肯定他,也就是从事相上讲,诸行是可以往生的;如果"夺"呢,从本质来讲,诸行不能往生,是靠念佛往生的。

这一点,在日本净土教镇西流,也就是良忠上人这一派,立

诸行往生,依据《观经》明显的经文,说诸行回向可以往生。当然, 这很简单明了,是可以往生的。

但是西山派不承认这一点,而是说"唯念佛往生"。我当初第一眼看到这个就觉得很奇怪,诸行往生不是写在《观经》里吗?怎么说唯念佛往生呢?但是我想人家既然这样讲,一定有道理,就看他讲的是什么意思。我发现,他所讲的"唯念佛往生"并不是否定《观经》诸行回向往生,而是说诸行回向之所以能往生,是因为靠了三心。三心就是念佛心,所以从本质来讲还是靠念佛往生。

我个人感觉还是西山派讲得更透一些,把它的本质、根源挖出来,不然善导大师的很多话就读不懂。比如说"定散门中,唯标专念名号得生"四十八愿中,唯明专念弥陀名号得生",怎么读啊?料简定散门里说"今既教备不虚,何机得受?"说定散二门为教,结果,除此八种机之外,"一心信乐,求愿往生,上尽一形,下收十念",这样的人必定往生,放念佛在后面一垫,我们很难看得懂。

如果了解从事相上、表面看是诸行往生,从本质上、内里看是 完全投托了佛的愿力,还是念佛才能往生。这样的好处在哪里?万 法归宗,念佛一行统摄万行,这个宗就特别稳当,从法门的建立就 更加细致、周密。

但各人喜好不同, 所以才有所谓的门派差别。

"存与意"是说,有的人你跟他讲,他听不懂,稀里糊涂的, "你告诉我,到底是能往生还是不能往生?"他不太容易了解你说 的是什么意思,那就跟他讲"诸行回向也行啊"。 从诸行回向可以往生来讲,三心回向得往生;但如果就诸行来说,有辈品的差别。大家注意我的语气,把"诸行"两个字作了加重,就是说,所谓的辈品,是从"诸行"两个字来安立的。因为诸行是杂行,是方便,它一定要有辈品的安立才能达到方便,就像我们上楼梯一定要有台阶才能构成方便。

据善导大师十一门料简,有五:

1根机有辈品。简机堪与不堪。第五门。

2行业有辈品。受法不同,修业延促。第六、七门。

3来迎有辈品。随其因行不同,感得来迎佛身报化、圣众 多少、所持花台有别。第九门。

4花开有辈品。到彼花开迟疾不同。第十门。

5证果有辈品。花开之后得益有异。第十一门。

十一门料简我们曾经学过了。辈品有五个方面。

# ①根机有辈品

根机有辈品。简机堪与不堪。第五门。

这是十一门料简的第五门"简机堪否"。诸行一定要简别根机,你是能修大乘善,还是能修小乘善、世间善;是上上品善,还是上中品善,一定是有标准、有简别的。所以,根机有辈品,有的人能修大乘善,有的人修不了;有的人能修七天七夜,有的人只能修一天一夜,有的人已经在病床上,只能修半个小时,有不同的根机。

## ②行业有辈品

行业有辈品。受法不同,修业延促。第六、七门。

这是十一门料简当中的第六门、第七门。行业讲了两个:从法体来讲,"受法不同",根机跟受法相关;"修业延促"就是时间不一样。

"受法不同",比如说,有的人要读诵经典,有的人好乐布施, 行法不一样。从读诵经典来讲,有的读小乘经典,有的读大乘经 典,读大乘经典更殊胜,这是受法不一样。有的受小乘戒,有的受 大乘戒,那也不一样。

修业时节就是时间长短,也分辈品。比如说同样受小乘戒,有 的是一日一夜,有的是七日七夜,有的是尽形寿,时间长短就不一 样,就显出了辈品。或者说同样读诵大乘经典,也有差距,这就是行 业有辈品。根机是能修之人,行业是所修之法、所修之行,这是因。

接下来是果报,果报有三个差别。

# ③来迎有辈品

来迎有辈品。随其因行不同,感得来迎佛身报化、圣众多少、所持花台有别。第九门。

随其因行的不同,而感得来迎的佛身,或者是报佛来迎,或者 化佛来迎,这就显出辈品差别。还有圣众多少,比如说上品三生: 上品上生是阿弥陀佛与无数化佛,上品中生是阿弥陀佛与一千化 佛,上品下生是阿弥陀佛与五百化佛,化佛的多少与圣众的多少也显出辈品。还有所持花台也有辈品。来迎接的时候,迎接的相,来迎接的佛是报还是化,随从是多还是少,是大乘菩萨,还是小乘比丘,还有拿来的花台,这些都显示辈品不同。

读到这里,感觉有点不过瘾,都往生了,还安一个辈品。上上品是金刚台,上中品是紫金台,上下品是金莲花,不同的人往生就给他不同的莲台。

我想到一个公案, 唐朝怀玉法师(参阅《佛祖统纪》《净土往生传》), 特别精进地修行, 结果佛拿着个银台来迎接他。他不服气, 说:"我一辈子修行, 指望是上上品往生。佛拿了个银台, 我不去了。"佛就消失了。过了几天佛又来了, 换了个金台, 他说:"嗯, 这样可以了。"

难道在这几天里他的档次就从银台变为金台了吗? 佛的意思 是说"你想要什么台都可以的",是这个意思。关于这个台,他心 里有个概念,要上上品。他要上上品,佛就给他上上品。

这是第九门"圣众来迎差别"。

# ④花开有辈品

花开有辈品。到彼花开迟疾不同。第十门。

花开有辈品,就是花开迟疾不同,花开有的晚,有的早,这是 第十门"到彼花开迟疾不同"。到了极乐世界,比如上上品,他本 来是金刚台,根本就没有什么莲花开不开的,到那里就直接下了 金刚台。有的在莲花里一日一夜,有的七天七夜,下下品是十二大劫。所以,莲花开的时间长短显出辈品的差别。

## ⑤证果有辈品

证果有辈品。花开之后得益有异。第十一门。

有的花开之后很快得无生忍、不退转,有的经过三小劫得百 法明门,还有的经十小劫得百法明门。这就是证果、拜见诸佛、得 蒙授记有差别,"花开之后得益有异",所得到的利益有大小、快 慢的差异。

诸行往生要看这几方面,这都是相对诸行来说的;如果就念佛来讲,没有这些。因为诸行有根机、行业、来迎、花开、证果的差别,所以就有了辈品的差别。

# (8) 念佛往生之状况

从表面事相来看,诸行回向是可以往生的,但本质上还是靠 念佛往生的,诸行回向往生只是一个方便引导。

关于诸行往生的状况,我们分五点说明了有辈品,根机、行业、来迎、花开迟疾、证果不同;讲念佛往生,也针对这几点来对比一下。

亦据十一门料简,念佛往生不说辈品。

十一门料简主要是针对九品往生,就诸行往生所讲的,当然

念佛往生也在其中, 不过比较含蓄一些。

## ①根机无辈品

第一,根机无辈品。总举有缘生类故。第三门。

《往生论注》言:

本则三三之品,今无一二之殊。

一法摄万机, 万机成一机。

我们举了第三门,善导大师说"总举有缘生类",《观经疏》上 品上生段言:

- 一者总明告命, 二者辨定其位, 三者总举有缘之类。
- "总明告命",就是"佛告阿难及韦提希"这一句。
- "辨定其位",就是上品上生者。这里说,从"佛告阿难以下,则双标二意",两个科目都有了,一是告命,二是辨定其位。
- 第三,"总举有缘之类",就是"若有众生,愿生彼国者,发三种心,即便往生",只要愿生彼国,发三种心,就是有缘的,通通都有了,这是总的举为一类。在这当中是不分辈品的。

就念佛往生来讲,"有缘生类",虽然"发三种心,即便往生",接下来是有辈品的。从第三门到第四门,"辨定三心以为正因",三心没有讲辈品;第五门就有辈品了,说"简机堪否"。

"五者正明简机堪与不堪, 六者正明受法不同", 如果从念佛来讲, 就没有简机堪与不堪的问题, 谁都可以念佛, 受法没有不同, 都是念这句阿弥陀佛名号; 但"修业时节延促", 有不一样的。

阿弥陀佛本愿说"乃至十念",不问罪福多少,不论时节久近,都没有差别。所以说,就念佛来讲,根机不分辈品,如果配对后面几门,会更加清楚。

就诸行来说,虽然"总举有缘之类",在这"有缘之类"当中, 又根据简机堪否、受法不同、时业长短,就分辈品了;但从念佛来 讲,通通是一样的。

《往生论注》说"本则三三之品,今无一二之殊",本来众生有上、中、下三辈,其中又各有上、中、下三品,这样就九品了;念佛没有"一"和"二"的差别,这样就达到一法摄万机,万机成一机。"一法"就是念佛这一法,能总摄一切众生的根机。

"万机成一机"是什么意思呢?各种不同的根机,或者能修大乘善,或者能修小乘善,或者能修世间善,如果进入念佛法门,通通是一个,都要仰仗阿弥陀佛的愿力才能往生阿弥陀佛的报土,就成为一样的。你再能修行,来到净土门当中,还是要谦卑地仰仗阿弥陀佛的愿力。

机和法的关系是可以互相转换的。比如修圣道门,修小乘法门,或者修大乘法门,所修的法,他本人能堪这样的修行,就是相应的机;如果转入净土门,他所修的法就不成为法了,以这来显示他是什么根机而已,他有这样的一个因缘。到净土门里面,只有念佛才是法,不论读诵大乘经典,还是修戒定慧,都是根机。他的根机好乐持戒,也能够持戒,那就以持戒的根机来念佛,持戒就不算一个法了;或者能开悟,就以开悟的根机来念佛;或者读诵大乘经

典的,就是这样的一个机;或者以上都做不到,只有造恶,那就以造恶的根机来念佛。

所以, 只有念佛这一个法。

## ②因心无辈品

第二,因心无辈品。通三心正因故。第四门。

"因心"是往生净土的正因,就是三心。三心是至诚心、深心、 回向发愿心,这也不论辈品。

至诚心就是真实心,真实就没有辈品了。如果分上等真实、中等真实、下等真实,这不就假了吗?真实就是真实。

深心,就是舍弃自我、仰靠阿弥陀佛,这没有什么深和浅,没 有真和假,也没有辈品。

回向发愿心也是一样,"我真的愿意往生,你也真的愿意往生",这里也没有什么辈品的问题。如果说你是上辈愿往生的,他是中辈愿往生,那说明这个愿往生心有折扣、有问题。上辈靠阿弥陀佛,中辈靠阿弥陀佛,归命阿弥陀佛都一样,上辈归命、中辈归命,都没有分别。

《往生论注》言:

同一念佛无别道故,远通夫法界之内,皆为兄弟也。

"兄弟",代表人人平等。法界之内就很宽了,下劣的凡夫跟高位的菩萨都是兄弟,哪还有什么辈品问题?讲辈品,就凡夫之内,说九品善恶凡夫。凡夫跟法界的大菩萨都是兄弟了,都同一念佛,

同一无别道,没有第二,这也是泯灭辈品的差别。

这里讲因心,没有讲到行法,行法含摄在内,三心的因心是念 佛为体、名号为体,行法就是念佛。

## ③来迎无辈品

第三,来迎无辈品。通有亲、近、增上缘,普受报佛来 迎故。

《阿弥陀经》专说念佛,来迎是一样的。"阿弥陀佛与诸圣众现在其前",念佛的众生都与阿弥陀佛有亲缘、近缘、增上缘,跟阿弥陀佛都一样亲,一样近,阿弥陀佛也给每个众生平等的增上力量。临命终时,"诸邪业系无能碍者",这都一样,所以都平等地蒙受报佛来迎。

# ④花开无辈品

第四, 花开无辈品。通明信佛智, 无花胎之障。

这是根据《无量寿经》,花开有两大类别:就是疑惑佛智和明信佛智这两类。明信佛智是莲花化生,疑惑佛智就是胎生。胎生要在莲胎里待一段时间,分为九品,时间各有长短。胎生时间有长短,就显示了品位的差别。

专修念佛,通通是明信佛智的;杂行杂修,通通是疑惑佛智的。既然专修念佛一心归命,明信佛智,当然就没有莲花胎这样的障碍,也就没有辈品。

## ⑤证果无辈品

第五, 证果无辈品。超出常伦诸地行, 现前修习普贤 德故。

## 《大经》言:

声闻、菩萨、天人,智慧高明,神通洞达,咸同一类,形 无异状;但因顺余方,故有天人之名。……皆受自然虚无之 身、无极之体。

如本经, 机皆众生, 行皆称名, 益皆不退。

证果没有辈品,这是根据《无量寿经》"超出常伦诸地行,现前修习普贤德",此经又说"声闻、菩萨、天人,智慧高明,神通洞达,咸同一类,形无异状。因顺余方,故有天人之名",天人、声闻、菩萨,本来有五乘,这么大的差距,但证果都是一样的。不要说辈品了,连五乘的差别都泯灭了,哪里还有辈品呢?"皆受自然虚无之身、无极之体"。

这一段用了很多词,比如"咸同、一、皆",这不都是一样的意 思吗?就《阿弥陀经》来讲,根机是五浊恶世众生,行法是执持名 号,利益是往生不退,这些都一样。

净土教理,初学可能会有一些难以通达的地方,比如诸行往生,本质上是念佛往生的,那到底是有辈品还是没辈品呢?有的人在这里就是转不过弯。这要分两方面说,如果就念佛往生来说是没有辈品的;如果顺众生浅显的智慧来方便引导,就要安立辈品,

一定要说辈品。因为众生认为是诸行往生,从根机、行法,到花开时节,到得益不同、来迎差别,一定要安立辈品。

"安立辈品",能够产生方便教化的作用。就念佛来讲,没有辈品;就诸行来讲,有辈品。如果讲诸行,又说没有辈品,就不成为诸行了。讲诸行,就一定有辈品,九品往生都是如此。这样才能由方便导入真实。

# 2. 善男女论

"善男女论",就是论"善男子、善女人"。

为什么讨论"善男女"呢?因为经文说"善男子、善女人,闻说阿弥陀佛执持名号",到底什么样的人有资格称为"善男子、善女人"呢?如果这个问题不解决,很多人会丧失信心。因为一想到"只有善男子、善女人才可以往生,我算善男子吗?"或者"我够不够善女人的资格?我烦恼这么重,业障这么深厚,戒律也持不清净,一比较,我算是恶女人,岂不是往生无分?"所以这里的"善男女",必须作详细的了解。

根据引用的经文和祖师的法语就知道,这里所说的"善男子、善女人",并不是五戒十善这样的人,而是指"一切造罪凡夫"。造罪凡夫本来是恶人,怎么有资格称为"善男子、善女人"呢?一切造罪凡夫,以称念南无阿弥陀佛的缘故,就称为"善男子、善女人"。

引用的经文,一条一条的证据都解释过了,如果这样理解,那 所有的人都可以往生了。所以《观经》说,念佛之人是"人中芬陀 利华"。《观经》下品上生,十恶罪人一声称念南无阿弥陀佛,临终 之时阿弥陀佛显现,称他为"善男子",这些都有经文的证据。善 导大师、蕅益大师都讲得非常清楚,教证、理证非常明了。

在《往生传》当中,也记载了很多恶人念佛往生的事例,比如 说张善和、释雄俊,这些人一生造恶,临终遇佛法念佛往生。所以 并不是一定要达到什么样的标准。

对"少善根福德因缘不可往生"和"善男子、善女人",这两点如果都误解了,误解会越来越深。前面说少善根不得往生,这里说"善男子、善女人",有人就会说"很显然,五戒十善是最基本的,人都没有做好,怎么可以往生成佛呢?"这是一个错误的观念,会障碍很多人。

所以这一段专门讨论什么是善男善女。这也说到了佛教的善 恶观,内容比较广泛。

# (1) 什么是善男女

经文说"善男子、善女人",有人以为是奉行五戒十善的人。如果是这样的话,念佛法门不能不说只是少数五戒十善人才可以得救的法门。"善男子、善女人"应该作何解释呢?

经文说"善男子、善女人,闻说阿弥陀佛,执持名号",看到这里,有的人起了骄慢心,"我是善男子、善女人了,我可以了";有的人起了卑劣心,"像我这样,能称得上善男子、善女人吗?"

什么样的标准叫善男子、善女人呢?有人讲,"能够奉行五戒十善,佛教讲的基本的人天善法"。如果这种说法是正确的,念佛法门就是少数修五戒十善的人才可以得救的法门;更何况,五戒十善在念佛法门里不够资格称为"善男子、善女人"。这是骄慢心,太高了;也是卑劣心,太低了。

"善男子、善女人"怎么解释?下面列了四条文。

## ①引《弥陀要解》

善男女者,不论出家在家、贵贱老少、六趣四生,但闻佛名,即多劫善根成熟,五逆十恶皆名善也。

这些话一般人不敢讲,讲了也没人理解,认为是胡说。但是, 蕅益大师讲得很清楚,"五逆十恶"都叫作"善男子、善女人"。他 的理由是什么呢?只要听到佛的名号,这是"多劫善根成熟",累 劫的善根成熟了,才听到这句南无阿弥陀佛。

《华严经》偈云:"宁受地狱苦,得闻诸佛名;不受无量乐,而不闻佛名。"宁愿堕地狱,也要闻佛名;不愿生到天上,而闻不到佛名。佛名对我们来讲,是非常尊贵、稀有难得的。

"不论出家在家,贵贱老少,六趣四生","四生"是胎、卵、湿、化四种生命形态。六道轮回的众生,包括三恶道,只要听到佛

名了,即使五逆十恶也称为善,这是根据《观经》来的。十恶众生,称念一声南无阿弥陀佛,就称他是"善男子"。这就不是一般所理解的五戒十善了。

## ②引《观念法门》

又如《弥陀经》云: 六方各有恒河沙等诸佛, 皆舒舌遍 覆三千世界, 说诚实言: "若佛在世, 若佛灭后, 一切造罪凡 夫, 但回心念阿弥陀佛, 愿生净土, 上尽百年, 下至七日、一 日, 十声、三声、一声等, 命欲终时, 佛与圣众自来迎接, 即 得往生。"

《观念法门》这一段文,是完全引用《阿弥陀经》的,其实就是解释"闻说阿弥陀佛,执持名号,若一日······若七日,一心不乱:其人临命终时,阿弥陀佛与诸圣众现在其前;是人终时心不颠倒,即得往生阿弥陀佛极乐国土"这段经文的。

前面"若有善男子、善女人,闻说阿弥陀佛",这个"善男子、善女人",就解释为"若佛在世,若佛灭后,一切造罪凡夫",是这样对应的。

"善男子、善女人",其本来状况是什么样子呢?善导大师说, 是包括佛在世的,以及佛灭度后的一切造罪凡夫。

"但回心念阿弥陀佛",没有回心之前是造罪凡夫,回心念阿弥陀佛,就成为"善男子、善女人"了。他怎么能回心念阿弥陀佛? "闻说阿弥陀佛,执持名号",回心愿往生极乐净土。 《阿弥陀经》"若一日······若七日",善导大师用"上尽百年"给它展开,然后下到七日,再到一日,再到十声、三声、一声等,是从多向少收缩,一直到观经下品。

"命欲终时",这是《阿弥陀经》的内容。

## ③引《观经》

善男子,以汝称佛名故,诸罪消灭,我来迎汝。

若念佛者, 当知此人则是人中芬陀利华, 观世音菩萨、

大势至菩萨为其胜友; 当坐道场, 生诸佛家。

这里列举《观经》的下品上生,"善男子,以汝称佛名故,诸罪消灭,我来迎汝",这一段就是说,这个十恶罪人,先是闻到了大乘十二部经首题名字,后来又听闻南无阿弥陀佛名号,阿弥陀佛来迎接他:"善男子,你因为称念这句名号,诸罪消灭了,我来迎接你。"这时称他为"善男子"。

他原来是十恶罪人,现在为什么称为"善男子"呢?"以汝称佛名故",称了佛名,就有资格叫"善男子",因为"诸罪消灭"。由这两点——称佛名,累劫善根成熟;闻佛名,诸罪消灭,所以称为"善男子"。

即使五戒十善圆满,诸罪消灭了吗?能往生极乐涅槃界吗?不能!所以不够资格称为"善男子"。

在佛眼里,能够称为"善男子",看在哪个阶位讲。如果讲人天乘的善法,那么修五戒十善,佛就称你"善男子";如果讲十二

因缘、四谛法,你如是修持,也称为"善男子",有不同的层面。如果就往生净土来讲,你仅仅修这些,可能佛就不那么说了。念佛了,就说你是"善男子"。

接下来,也是《观经》的内容,"若念佛者,当知此人,则是人中芬陀利华",这就不是一般的"善男子、善女人"了,这种称呼,这种奖赏,这种名誉,不是戴一朵小红花,而是人中芬陀利花!

人中芬陀利花,本来是形容释迦牟尼佛的,释迦牟尼佛是人中大白莲花、"人中大芬陀利"。这样的称呼,用在了我们念佛的凡夫身上。这是一个譬喻。

下面再引证。是哪一种级别的?

"观世音菩萨,大势至菩萨为其胜友",这还不够善吗?"胜",善,好朋友。

下面说它的利益,"当坐道场,生诸佛家",这还不够善吗?

如果不念佛,那怎么样呢?居魔乡,生在魔家,坐什么道场? 只能到阎罗王那去了,炉汤火炭。现在这个念佛身份,当来得的利益,"生诸佛家"。

芬陀利花是善妙的譬喻,《阿弥陀经》说莲花"微妙香洁",人中芬陀利花也有这个特点。

# ④引《观经疏》

若念佛者,即是人中好人、人中妙好人、人中上上人、 人中稀有人、人中最胜人也。 1本机:一切造罪凡夫。

2原本罪人,称佛名故,以名号无量光寿功德,诸罪消灭,功德具足,转恶成善,称"善男子、善女人"。

3念佛独称善。

上善人、多善根、善男女;皆以名号功德,一以贯之。

4本经善之标准。

不以世间伦理道德观念为标准,不以一般佛教戒律修持为标准,唯以往生西方成佛为标准。世间凡夫,"颠倒善果,能坏梵行",三世怨,是恶非善;罗汉圣人,不入"大乘善根界"故,不足称善;只有执持阿弥陀佛的名号,获得名号无量光寿的圆满善根福德,必定往生,必定成佛,才有资格在此经称为"善男子、善女人"。

善导大师《观经疏》说,"若念佛者",念佛之人称为"善男子、善女人"——仅仅用"善男子、善女人"都不足以形容,用了五种譬喻,"人中好人、人中妙好人、人中上上人、人中稀有人、人中最胜人"。

很多父母都望子成龙,希望儿女长大成为人上人。想要做人上人,你叫他念佛就好了,想要做好人、妙好人、上上人、稀有人、最胜人,无过于念佛。否则在世间造业,以为是上上人,其实都是下下人,堕到地狱里去,比谁都要下劣,造业深重啊!

"本机",本来的根机是"一切造罪凡夫",这是善导大师解释的,原本是一个罪人:称佛名的缘故,以名号无量光寿的功德,诸

罪消灭,功德具足,转恶成善,成为善男子、善女人,道理在此。 念佛独称"善"。

这部经讲善的地方有几处,指的是什么?其实都是指名号功德。第一处说"诸上善人俱会一处",这里有个"善"字;又说,"不可以少善根福德因缘得生彼国",第二个"善"字,反过来讲就是多善根;然后说"善男子、善女人"。这三处都讲到"善",这里的"善"是一脉相承的,都指名号功德,一以贯之。

讲善讲恶,都有一定的语境,看在哪种状况下讲。就像世间讲 好坏,讲质量高低,都是一个比较,看谁跟谁比。

本经善的标准,不以世间道德观念为标准,也不以一般佛教 戒律修持为标准,唯以往生西方成佛为标准,因为有它的宗旨。这 部经的宗旨是念佛往生,"善"是一个目标,是以能不能念佛往生 成佛为标准来说的。以这个为标准的话,世间道德观念讲的"善" 到这里就不灵了;一般佛教所讲的戒律修持,这个"善"到这里也 不灵了;甚至小乘法门、大乘法门,通途法门所讲的"勤修戒定 慧,息灭贪瞋痴",这些到这里来,也都不能作为标准。

世间的凡夫善,"颠倒善果,能坏梵行",是"三世怨",是恶非善。世间的善,不管因和果,都是颠倒的,就往生来讲,丝毫起不上作用,是"恶",不是"善";即使是阿罗汉圣人,他不能入"大乘善根界",也没有资格称为"善"。只有执持阿弥陀佛的名号,获得了名号无量光寿的圆满善根福德,必定往生,必定成佛,才有资格在本经当中称为"善男子、善女人"。

这个"善男子、善女人", 讲高, 非常高; 讲低, 非常低。高到等觉菩萨, 低到五逆十恶的众生, 都有资格, 凭什么? 靠他力。

善恶也有他力和自力。如果靠自力修行,成为一个"善男子、善女人",最基本的要修五戒十善,这是最低最低的了;五戒十善再往上升,阿罗汉一看,这个不行,还是凡夫颠倒善,不称为"善男子";菩萨一看,小乘没发大心,"焦芽败种",也不能称为"善男子",这都是自力的。靠自力修行,成为"善男子、善女人"是不容易的。如果以佛力来讲,念佛称为"善男子、善女人",你只要称念南无阿弥陀佛,立即称为"善男子、善女人",不一样的。

比如说,一个大富长者,有德望,又有钱财,很多人都尊重他,也希望跟他拉关系。如果你靠自力,怎么去跟他拉关系?你毕竟是外人。如果你成了他的儿子,这关系不就自然很近了吗?不用拉,所有的一切都是你的。

修念佛法门,等于成为阿弥陀佛的亲子。如果靠自力的话,等于是外人,你怎么去跟他攀?差得太远了,你再怎么努力,跟亲儿子还是不能比的。不论对你怎么好,怎么客气,又是端茶又是送水的,跟亲儿子还是两回事,关系不一样。而这个他力法门,专念阿弥陀佛,成为这个"善",好比亲儿子,跟一般的善完全不一样。靠自力的善是比较陌生的,比较疏远的,不是纯善。

当然,这个比喻不是那么贴切,但大家可以通过这个比喻去 意会。

# (2) 佛教善恶观

佛教的善恶观,有关这一段的问题,我是不太敢讲,也不太愿意讲。善恶的问题是很困扰人的,一般人都把自己看得太高了,都以为自己知道善和恶。

我们知道善和恶吗?其实善恶不是一个简单的问题,它是人 类有史以来困扰着所有生命的一个大问题,不是简简单单就能回 答的。如果自以为了解善恶,这真是太骄慢了,而且一般人往往以 为自己懂得善恶,然后说"我这个人从来不干坏事",意思说自己 是善人。有了善恶的"标准",然后又拿这个"标准"去论断别人, 评评点点。世界就这样在两片嘴唇当中变得大乱起来。你这样评, 他那样评,张三以为善的,李四认为是恶的,一些人赞同是善的, 另一些人就说是恶的;在这个地区认为是善的,换了一个地方又 认为是恶的;在古代是善的,到现在就是恶的;现在是善的,未来 说不定是恶的:人类就这样在撕扯。

我们哪有资格呢?我们没有这样的智慧,还要讲这样的题目, 不是超过了分限吗?所以不太敢讲。

另外也不太愿意讲,为什么?讲这个问题很累,觉得有一点讲是非,讲善恶不就讲是非吗?这就是所谓"善恶是非"的观念。 而且很可能把我们心里那种分别念、自以为是的观念,会强化,加深。 我第一次看见法然上人的一句话,觉得非常好,"念佛之人应成为善恶不知、黑白不辨之童子,唯一向念佛"。念佛的人,就成为一个傻瓜,晕乎乎的,像那个善恶都不知道、黑白都分不清楚的小孩子一样,这样一向念佛,什么智慧,什么善恶,通通不要。

我也看到基督教里有一些譬喻。夏娃在上帝的果园里,很快 乐地生活。有一棵生命树,结果来了一条蛇,对她说:"你吃了这 棵生命树的果子,就跟上帝一样有智慧,可以分辨善恶了。"夏娃 一听,"好啊,跟上帝一样。"她就受了蛇的教唆,吃了这个果子, 要辨别善恶。这个时候,毒气就进入了她的生命,因此被上帝逐出 了伊甸园。

这个譬喻说明什么呢?你妄想以为自己能够分辨善恶,想来分辨善恶的时候,毒气就进了你的心。人们在说善恶的时候,其实就是在说是非,也就是在讲恶。有善有恶的善,不是纯善,是恶。善是纯净的,才称为善,纯善像一盘甘露。讲善讲恶,这个善是什么样的善呢?是相对于恶的善。比如有高才有低,有低才有高,相形相生,有恶才讲善,有善才讲恶。比如讲健康,是相对于生病讲的,现在讲健康,就是因为不健康了,还要死,哪有什么健康?你会给观世音菩萨去量血压吗?给观世音菩萨体检,看他健康不健康?不存在的事情。菩萨是金刚不坏之身,色即是空,空即是色,法身遍一切处。只有我们这样的身体,才要量一下血压。所以,讲健康就是病态。

讲善讲恶的时候,其实都是恶,就好像一杯营养汤,但是里面

放了毒, 那还是营养吗? 它就是毒了。

我们所讲的善,是不能离开恶单独存在的,总是一个分别心。 说不孝父母是恶,孝顺父母就是善,我们就知道,"孝顺父母"这 个概念当中,就已经藏了不孝父母这一面。正面是孝顺父母,怎么 能看出来孝顺父母呢?是以不孝父母作为一个背景,所以不孝父 母本身就含在孝顺父母当中的。就像车在跑,怎么知道它在运动 呢?有一个静止的参照物,才能知道它在运动。所以讲孝顺父母, 是以不孝父母作为参照,作为一个背景,才能反映出孝顺父母。以 恶作为生存的大环境,这样就不能纯粹。

菩萨修行叫"三轮体空"。凡夫所讲的都是分别念,它本身就是恶的。就像一杯牛奶,里面加了毒素,你不能说"虽然有毒,但还是牛奶,还是有营养的",要知道这全是毒了,喝下去就要你的命。

所以,绝对没有恶的善,才是真正的善。

我这样说,可能有人不以为然,因为在世间,善恶几乎就是他的招牌、旗号,很多事情要有名义,要师出有名。现在这么讲,等于把这个名义拿掉了,他做事情就没有理由了,想讨伐别人就没有理由了,要占上风也没有理由了,这样谁都不高兴,尤其是世法概念非常深的人。所以这个比较难讲。

《阿弥陀经》讲"难说之法",是挺难说的,对于五浊恶世的骄慢众生——当然,也包括我本人——骄慢成性的人,他认为自己很善,有很好的德行,如果以佛法为标准的话,要照破他本来的面

貌,而且要扯下他虚伪的面纱。这是很难过的事,也有人会反抗,如果一定要去讲的话,就会得罪人。得罪人其实并不要紧,只要不得罪佛就可以,宁愿得罪人,不能得罪佛。如果宁愿得罪佛,不能得罪人,那就麻烦了。

人类卓越的思想,一定是超越世间善恶的,伟大的慈悲家,有善良心愿的人,有很高境界的人,一定不会落在凡夫的层面上去讨论善恶问题,一定会超越。所以,如果善恶是非观念很强的人,境界一定不会太高,而且心量也不会太大,他只能接受一部分,当然就是没有慈悲心。嫉恶如仇,哪有慈悲心啊?

慈悲,是没有善没有恶的,通通都能接纳,通通都有爱心,这 才有一点慈悲可言。如果说有慈悲的话,首先要不计善恶。

如果以佛法为标准的话,天下第一等的恶人是谁?有智慧的人就知道,天下第一恶人就是自己。还有什么恶人?"我"就是恶人啊!把这个恶人打倒了,天下就太平了。

以佛法为原则,"无我"是善,"有我"就是恶,"我"本身就是恶的代名词。一般人还觉得"我"挺大,挺光荣,"哎,我来了",胸脯挺得挺高。有"我",不就颠倒吗?贪瞋痴烦恼具足的凡夫,有"我",我执未破,不就是恶人吗?六道轮回,天上、地狱不断地轮转。如果破了我执,就是真的善人,没做到这个不行,圣道法门就这样讲。如果以净土法门来讲,不念佛就是恶人,念佛就成为善人。

佛教的善恶观,以下是查的佛学辞典的一些资料,没有什么

玄妙的,我们看文字。

## ①定义

善,指其性安稳,能于现在世、未来世中,给与自他利益之白净法。不善,谓其性不安稳,能违损此世及他世的黑恶之法。善、不善、无记(非善亦非不善)合称"三性"。

恶,即能招感苦果或可厌毁之不善法,及恶思之所作。 其性质包括违理背法、违损自他、与贪瞋烦恼相应、能障害 圣道等。

什么叫"其性安稳"?这个法的体性,是给人安乐、给人稳定,让人心绪安稳。

俗话说"为人不做亏心事,半夜不怕鬼敲门"。为人若做亏心事呢?大白天也怕人家喊你,因为做了亏心事、恶事,做恶事让你性不安稳。你不做亏心事,行善,这样你就"性安稳",鬼半夜来敲门,阎罗王来了都不害怕,"你肯定喊错人了,我是叫张三,但肯定不是我,你换个地方吧"。小鬼一看,"哎呀,这个人口气这么大,搞错了",你为人没做亏心事嘛。这就是"性安稳"。

大街上警车一叫,那些通缉犯、有命案的人,马上就打颤。不要说警车叫了,他看见穿制服的人,"哎呀,是不是警察?"都很害怕,心不安稳,风声鹤唳,草木皆兵。恶法让人性不安稳,让人没有安乐,不能稳定,这就是恶法,不善法。

善法能让人非常安稳,即使睡在松树下,都会感到很安乐,很

稳定。

所以,是不是善,要看你的心。心整天动摇不安,为什么?不善法太多了。

"能于现在世、未来世",不仅现在,还要看未来。

"给与自他利益之白净法",双方的,不仅给自己,还能给他人,都真正得到利益。有的人只讲自私自利,利自己,对别人损害,这不能叫"白净法"。其实,损害对方,最终也一定会损害自己,利益对方,最终一定会利益自己,甚至当下就在利益自己。

"不善谓其性不安稳,能违损此世及他世的黑恶之法",不善之法损害此世和来世,当世就受报,甚至当念就受报,怎么当念受报?因为"性不安稳"。他造恶的时候,是不安稳的,当下受报应,内心不安。甚至造恶之前就不安稳,躁动。他为什么去造恶?烦恼驱使,内心愤恨,"不这样,我不能解气",已经是人不成人样,在翻腾颠倒。

佛法把一切法分为善、不善、无记,这叫"三性"。无记,就是你不能给它明确地贴一个标签、一个记号,不能说到底是善还是不善,这叫无记。比如,走路甩手,一般来讲,这是个无意识动作,难说它是善或不善。

"恶,即能招感苦果或可厌毁之不善法",恶就招感苦果或可厌毁的不善法。恶就是不善,能感苦果,或者当下是可厌的,可毁坏的,起破坏作用。

"及恶思之所作",从恶的意识中所行出来的。"恶"以什么为

体?以"恶思"为体,念头不善,当下就结了恶。

"其性质包括违理背法、违损自他、贪瞋等烦恼相应、障害圣道等",恶一定是跟贪瞋烦恼相应的,没有罗汉圣人还在造恶的,即使是声闻初果,都已经离恶了。

知道恶不好、不善,以净土门来讲,就是机深信,知道自己是恶的,这就是转恶成善的第一步。真的善,一定从认恶开始。认识不到自己的恶,有骄慢心,再怎样的有善,这个人也不可救药。尤其对净土门来讲,"骄慢弊懈怠,难以信此法",骄慢是非常大的罪业,骄慢就不能信受弥陀救度,而且骄慢和我执,是可以划等号的。我执越坚固的人,就越骄慢。凡夫靠什么做骄慢的资本?有什么资格骄慢?"我有很大的知识、学问",这都不是骄慢的资本。凡夫即使没有知识、没有智慧、没有修行,照样会骄慢。螳臂挡车,不也很骄慢吗?大车来了,它说"我挡住你",它也有我执。不光人,动物也是一样的。有的狗比较谦虚一点,有的狗很骄慢,不得了的样子。鹅也很骄慢,人路过的时候,它马上把脑袋一挺,声音叫得很大,要跟你斗。骄慢心,在哪里都能看得到。人类自己骄慢,很丑陋,就跟鹅、狗、螳螂一样。

所以, 骄慢不要什么资本, 它是一种烦恼, 是一种本来的样子, 就是我执。

净土法门,妙就妙在"机深信"。机深信,一棍子给你打死,这下你就骄不起来了。我们讲谦卑,这是本质上的谦卑。世间很多人,从修养来讲很谦虚,待人很好,这都是难得的品行。但他不了

解弥陀的救度,有机深信,那个谦卑还是显得非常肤浅。他有好的素质、素养,如果能了解弥陀的救度,那就好了。

我们品行修养都不如人,还好,有一点缘分,还能在弥陀的法 当中,具足机深信,从本质来讲,这一点会牵引我们在未来的生命 当中,会越来越谦卑,越来越柔和。当然,直到死,我们都不能真 正做到"对自己谦卑柔和,对他人恩慈体贴",升道无穷极,还要 不断努力,但这个方向是定下来了,而且佛的力量会推动我们。

这里讲的谦卑,有两个层面:第一,修养的层面,要谦卑,要 有涵养,对人不要傲慢,这是人人需要;第二,从本质上讲,就要 具足机深信。这两点也可以互动,有了机深信之后,再感受弥陀 的佛恩浩荡以及自己的愚劣,在和众生打交道的时候,尽量谦卑 柔和。

# 《无量寿经》言:

憍慢弊懈怠,难以信此法。

谦敬闻奉行, 踊跃大欢喜。

这两句话,是一副鲜明的对联。

"憍慢弊懈怠",骄慢,疲敝,懈怠,这里有三个层面,而把骄慢放在第一,说明这是一个根本的祸害。

"难以信此法",不能相信弥陀的救度,被骄慢障碍了。

"谦敬闻奉行,踊跃大欢喜",谦敬跟骄慢是相对的。"谦"是自己谦卑下来,"敬"是敬重佛,高举佛。

人在这个世间有什么用?只有一个作用,就是让我们的心放

空,就像老子所讲的,"当其无,有器之用"。我们成为一无所有、一无所能,让阿弥陀佛的功德法水贯满,让"法深信"注入我们,这个时候我们就有作用了。不是学了很多东西,"我了不起,有本事,这个不错,那个好,放在这里",那都是垃圾,要全部拿出来扔掉。要成为一个空的器皿,成为一个空的罐子,空罐子装什么?空了之后,又拿来装自己的东西,那不行,空下来装阿弥陀佛的才好。

这一段仅仅看文字会感觉比较笼统, 所以要结合我们现实当 中的体会。

"为人不做亏心事,半夜不怕鬼敲门",这就是"性安稳"。所谓"性安稳",一般的世间善法能让我们安稳吗?面对无常,面对生死大事,面对无量劫的轮回,能让我们真正安稳的,只有这句南无阿弥陀佛,所以说阿弥陀佛是大善、无上善。这是可以比较出来的。

我们日常为人处事,没做亏心事,做了好事,心里安稳;但是面对死亡,无常来临还是会恐怖。法藏比丘发愿"一切恐惧,为作大安",能让我们在无量劫轮回当中"其性安稳",不动摇,不惊恐。不论我们现世求平安幸福,还是未来世究竟成佛,这句名号,对自我或他人,只要听闻,只要蒙受弥陀光明的照摄,没有一个人不得利益的。所以,不论是现在还是未来,这句名号是真正让每个人都能得到利益的白净之法。"白"是没染污的、清净的。我们心中可以明确地感受到,其他一切的善法都没有这样的功能。发菩

提心,修定散二善,修种种的善法,如果往生不能确定,心中都是不安稳的。面对无常,面对了生脱死,面对六道轮回的大事,你心中都没有安稳。可见,这些善是不够的,不能让你的心安稳。

而念佛就不一样,念佛,心中是很安稳的。

## **②分类**

有漏善、无漏善。有漏善为未断烦恼之世间善,包括凡 夫行五戒十善等,依此能招未来乐之果报。有漏善与法性 无相之理相异,为取自他之差别相所修之有相善,故亦称 "相善"。

善大分两类:有漏善和无漏善。

"有漏"是说这个善不圆满,像一个桶,桶底是漏的,用这个桶装水就漏掉了。"有漏善"就是善法的功德会渗漏出去。"漏"也就是烦恼。

"为未断烦恼之世间善,包括凡夫行五戒十善等",善是在不同的层级、不同的界限来谈,这个是人天善法,"依此能招未来乐之果报"。

"有漏善与法性无相之理相异",和法性无相的真理是相违背的,它是取"自他差别相"所修的有相善,所以也称作"相善",就是有相的善,不是无相的善。"法性无相"是佛教常谈的。

凡夫所做的善法都是有相的,比如行布施,一定是有相的,一 定看对方是什么样的状态,然后决定布施多少。我相、人相,能施 的我和所施的众生,这一切都是有差别相的;而菩萨布施,三轮体空,不住于相。不住相布施,所以福德多;若有住相,则不名福德多。

无漏善则为断除烦恼之出世间善,依此并不招感未来 之三界果报。此无漏善亦为得涅槃菩提之善。

- "无漏善则为断除烦恼之出世间善",烦恼断除就无漏了。
- "依此并不招感未来之三界果报",为什么不招感未来的果报?出世间善没有果,这不是白做了吗?无漏善是趋向解脱,趋向涅槃、寂灭,它已经超越了世间因果范围,法性、涅槃、不生不灭,所以它不招感轮回。因中牵果,果中牵因,不断地循环,无漏善没有这些。

"此无漏善亦为得涅槃菩提之善",我们能修到无漏善吗?不能,我们所做的,顶多是有漏善。不过,这句名号是无漏的善法,我们称念南无阿弥陀佛,不会得牵引到三界的果报,而是直接到弥陀净土去,这是"得涅槃菩提之善"。

下面分为胜义善和胜义不善,这样分就非常明确了。

胜义善, 涅槃; 胜义不善, 指生死法。

"念佛即是涅槃门",所以念佛就是"胜义善",直接趋向涅槃。 凡夫在日常生活当中,除了念佛之外,都是生死法,起心动念都落 在生死法当中,因为没有破我执,所以是"胜义不善"。这样看起 来,我们除了念佛之外,哪里有一点点善呢?都是"胜义不善"。"胜 义"就是从究竟意义上来说的。 生死中之诸法虽有善有不善,然皆以苦为自性,极不安稳,即由真谛之实义,定不善之义,故称"胜义不善"。

"生死中之诸法虽有善有不善",这是将生死中的法,再分为 善和不善,有所谓的五戒十善,还有五逆十恶等等。

生死中的诸法虽有善和不善,"然皆以苦为自性,极不安稳", 这些都不能让我们得究竟安乐。

"即由真谛之实义,定不善之义",从究竟的真谛本意来讲,从 胜义的立场来说,生死法都是不善的。生死法中,比如,孝养父母 不是出世间法,是有漏的,也不是涅槃胜义善,虽然在世间算是 善,依胜义来讲还是不善。所以印光大师说:"世间善业,不出轮 回,若对信愿具足之往生净业,则彼善业,仍属恶业。"那是"胜义 不善"。

信愿具足,念佛往生,这个往生的净业是"胜义善"。如果站在念佛的立场跟一般人谈善恶,可能就没有交集的平台,因为他们不了解你要说什么。"胜义",是在究竟真理的基础之上说的。凡夫所堪行,只有念佛才是唯一的"胜义善",其他通通是"胜义不善"。

在胜义不善这个大范围之内再讲善和恶,有下面几种常见的善:

止善, 行善。定善, 散善。世善, 戒善, 行善。

"止善",就是戒恶,戒律规定不可做的事,不做就是善。比如 说不杀生,杀生是恶,不杀生就是善,不偷盗也是善。五戒就是戒 止的,不做就是善。

"行善",就是你做才是善,不做就是不善。比如说放生,你做了就是善,这叫作善,也叫行善。

"定善, 散善", 这个大家都清楚了。

"世善,戒善,行善",这个"行善"和前面"止善、行善"的 "行善",字虽然一样,但是分类当中所指不一样。"世善"是世间 的善法,"戒善"是指戒律的,也指小乘的善法,"行善"是指大乘 的善,这是善导大师在《观经疏》里划分的。

## ③比较

下面将善法作层层比较,这里列了四点。

第一, 世间善:

第二,小乘善;

第三,大乘善;

第四,念佛善。

# 世间善

第一,世间善。详细划分,有三个层面:

- 一是法律的善;
- 二是道德的善;
- 三是因果的善。

法律的善,一般所讲的遵纪守法,这就是善;违法乱纪,是不

善。不过法律本身是不完整的,法律也要不断修改,有的法本身有不合理的成分,所以不能说法律的善就是圆满的,还是不够的,但 大体来讲是善。

道德的善,比法律的善高一个层次,人在道德上规范自己,是自己要求自己的。有的事情,虽然没有犯法,但是内心受道德良心的监督,感到不合适。比如,你今天对一个人说话很不礼貌,他对你本来是善意的,当时你情绪激动,说了不该说的话,这虽然没犯法,可是回去以后又觉得自己做的不好,在道德上有亏欠。但是道德的善也是有漏洞的,道德观念、范围、界限、认识,都是有变化的。

因果的善,在因果法则当中,是否能够自利利他,是否现在未 来都有利益,这些是丝毫不能改变的,是很稳健的。

这三种善,一层高于一层。佛法以因果原则来判断。

凡夫善、人天善、颠倒善、虚伪善、不实善、杂毒善、有 相善、有漏善、轮回善。恶。

世间善是凡夫善,是人天善。凡夫所行的善法,最多就是五戒 十善,是人天的善法,也称为颠倒善,也称为虚伪善,也称为不实 善,不真实的杂毒之善,夹杂贪瞋邪毒,也称为有相善,执著有相 分别,也称为有漏善,也称为轮回之善,不离轮回。到最后,凡夫 所行世间善归结为一个字,其实还是"恶",这是从胜义来讲的。

《往生论注》言:

凡夫人天诸善、人天果报, 若因若果, 皆是颠倒, 皆是

虚伪,是故名不实功德。

人天诸善皆是颠倒善,皆是虚伪善,是不实之善。

《无量寿经》言:

横截五恶趣。

"横截"代表他力。这是站在胜义的立场上,说这句名号,阿 弥陀佛的愿力横着截断五恶趣。

一般讲"三恶趣",这里的"五恶趣"是说地狱、饿鬼、畜生,加上人、天这五道。佛教名相有不同的分类法,有时说"六道",就是加上阿修罗道。有时说"五道",阿修罗不单独说,或者归入鬼神道、天道。这五道也称为"五恶趣"。相对于生死解脱,只要在三界轮回,都是恶,没有善,在三界轮回中都是穷人。

比如说,一帮穷人,其中有的穷得连裤子都没有,如果还有半条裤子穿,他在穷人里面就算相对富裕一点,但都是穷人。矮子里面拔大个,拔一个人天,还是有一点点善的,是这个意思,究竟来讲是没有善的。但是,毕竟还是有些差别。

五恶趣中相比较,人天是善道。《无量寿经》的标准比较高, 是相对往生极乐来说的,这样相比,人天也属于恶道、恶趣,再怎样修世善、禅定生天,仍然属于恶趣。

比如乡下的"秀才",真是秀才吗?大家都是文盲,他认识一两百字,就算是秀才了;可是出去考试,都不及格。

同理,我们地球村的善人,到法界一比,"这恶人跑来参加诸 上善人聚会,你们地球选一个恶人做代表。"

- "这是我们地球选得最好的善人了。"
- "最好的善人就这样?"
- "没办法, 五浊恶世, 我们那里穷山恶水, 只能这样了。"

就像选美比赛,这个不够格,"你要选一个美人来,怎么选一个<sub></sub>

"我们那里长得就这样。"但是回到地球来,他还算是漂亮的。

峨眉山的猴王,在猴子里面算最漂亮的了,如果让它参加世界小姐选美比赛,人家一看,"你这个世界小姐,怎么满脸这么多 手啊?"说它不美,它不服气,"我是最美的,美猴王就是我"。

所以,要看在哪个范围。在人间最美的,到天上去是丑八怪; 天上最美的,一层天、二层天,一层胜过一层,这是外表。内心也 是一样,内心的善法一层胜过一层。

# 小乘善

罗汉善, 小善, 焦芽善, 死善, 失善。恶。

第二,小乘善。它超越了三界轮回,证悟阿罗汉,这个善就是阿罗汉的善,也称为小善。相对于大善来讲,小善是焦芽败种,又称为死善,又叫失善,这样看起来,最后还是恶。

# 《维摩诘经》言:

二乘如焦芽败种。

"二乘"就是声闻、缘觉乘,相对于大乘来讲,经常被呵斥为

焦芽败种。

什么叫焦芽败种?就是把种子炒焦了。这样的种子种到地里,能长出芝麻吗?焦芽败种,没有了生机,没有了生气。

"二乘"之所以称为焦芽败种,是说他的菩提芽已经焦了,因为他厌患生死,求涅槃寂灭、灰身灭智,所以他的菩提芽已经焦了,佛种已经腐烂败坏了。

之所以这样呵斥,因为二乘之人只求自度,只求小乘涅槃之 乐,不发大菩提心,不求无上涅槃佛果。他畏惧佛道遥远,觉得太 难了。

《易行品》言:

是名菩萨死,则失一切利。

发二乘心, 菩提心没有了, 那不等于菩萨死了吗? 所以叫"死善"。

失去了成佛的大利, 所以叫"失善"。

《往生论》也说:

大乘善根界, 等无讥嫌名,

女人及根缺, 二乘种不生。

二乘的善,相比极乐世界"大乘善根界",他是够不着的,以他本身来讲,是不能生到极乐世界的。他少善根福德,甚至也被称为恶——当然,这个恶,不是相对世间善,如果相对世间善,二乘纯粹是善,是圣人。相对大乘善,二乘就称为"焦芽败种"。

#### 大乘善

菩萨善、有上善。难。

第三,大乘善。就是菩萨善,不过菩萨善上面还有佛善。初地 到十地,乃到等觉,都有向上进展的空间。发了大菩提心,上求佛 道,下化众生,乃至乘无生法忍之船,来回运渡生死海中,不住两 岸,不住中流,所以这是善。

但这是难行道,很难,虽然是善,难以企及。

#### 念佛善

佛善、无上善、绝对善、究竟善、圆满善。灭恶善。易。

第四,念佛善。"佛善"加一个"念"字,其实是佛善,从佛的立场来讲就是佛的善,究竟圆满;依凡夫来讲就是念佛。念佛的善,一个是念"佛的善",一个是"念佛"的善,只要我们念佛,就得到。

"佛善"是无上善,绝对的善,究竟圆满的善。这个善不仅它本身是善,还具有灭恶的功能,就像杀菌一样。

比如我们是罪业凡夫,是贪瞋罪染的凡夫,如果我们修别的善,一是修不来,即使能修一点点五戒十善,仍然是不离贪瞋本性,是杂毒之善。小乘善都没有分,大乘善更没有分,再怎样修,仍然心中恶业翻腾。这个恶业就属于"恶性难侵",无法灭除它。但是只要你念佛,名号能止一切恶。

念佛善,佛号功能特别强大,它不仅是善,而且能够成为一个

结晶,为我们所拥有,能够破灭我们内心种种的恶,甚至念佛让焦 芽败种都能生出芽来,这不得了。

所以,佛以无上神力,摄二乘之人生净土,并使之生起无上道心。能够以佛的神力,把二乘焦芽败种的菩提芽生出来,让它复生,有了新的生命,这叫不可思议。这个善究竟圆满,这是我们可以得到的。

凡夫两张嘴皮真是很厉害,上嘴皮、下嘴皮一搭,天下大乱; 也可以上嘴皮、下嘴皮一搭,天下太平。"南无阿弥陀佛",我们看 很多人嘴巴在动,干什么?念佛,真的很好。

下面列了几条文:

《无量寿经》言:

其有得闻彼佛名号, 欢喜踊跃乃至一念,

当知此人为得大利,则是具足无上功德。

这不是无上善法吗?"大利"。

《观经》言:

称佛名故,于念念中,除八十亿劫生死之罪。

这不是灭恶之善吗?一般的行善是不能灭恶的,善归善,恶归恶。比如说你做恶事了,一定有果报。现在你又做善事了,如果你行善的力量很强,这样善业力会先感果,但是你的恶业还在那里放着。善果成熟了,你生到人天,人天的福报享尽之后,原来恶业的种子就显现出来,它是一时被善抑止,但是种子还在那里,还要受恶的果报。念佛就不一样,念佛是把它消灭掉了,"除八十亿劫

生死之罪",八十亿劫就是无量劫。

《弥陀要解》言:

持名善根福德同佛。

这是绝对究竟圆满了,"持名者,光明寿命同佛"。

《观经疏》言:

自余众行虽名是善, 若比念佛者, 全非比较也。

不管在哪个立场、哪个角度,这句话都让我们非常有信心,有力量。为什么说"全非比较"呢?五戒十善能跟念佛相比吗?不能。 小乘善能比吗?不能。大乘善能比吗?都不能,无法相比。

念佛, 无以相比。有几个原因:

第一,善的功德大小、阶位,纯还是不纯,圆满还是不圆满, 其他善法与念佛没法相比:

第二, 利益众生的功能作用没法相比:

第三,难易程度没法相比;

第四,灭恶不灭恶没法相比。

不管在哪个立场,都没法相比。

《华严经•须弥顶上偈赞品》偈言:

宁受地狱苦,得闻诸佛名;

不受无量乐,而不闻佛名。

宁愿下地狱受苦,而得闻佛名,不愿生天上享乐,而不闻佛名。天上和地狱的差别很大,一般人想赶紧生天,凡夫的眼睛很浅。闻到佛名是真正的大福报,是真正的利益价值所在。地狱也

好,天上也好,虽有差别,但都是轮回境界。地狱的苦报受够了, 转来转去到人天,人天的福报享尽了,又堕落到地狱中去,无量劫 都在三界里轮回。如果得闻佛名,就有究竟解脱的因缘,所以闻佛 名是不可思议的。

龙树菩萨的《大智度论》说:一个人生下来,一天走一千里,过一千年,满中七宝,布施于佛,得福甚多,但是不如有人于后恶世,称念一声南无阿弥陀佛,这是从福报来讲的。

如果从智慧来讲,比如现在读书,有人说:"我文化也不高,书也看不懂,听法也听不懂,跟人家一起学习,成绩也不如人家,很苦恼。"这真是哭穷,这有什么好苦恼的?这不算什么。如果把世界上所有诺贝尔奖获得者的智慧都给你一个人,所有历史上的大人物的智慧都给你,所有大学图书馆的书、书店里的书,这一切智慧、知识全部给你一个人,你厉害了;但是,"不如有人于后恶世念佛一声,其智胜彼",念佛的人到哪里都不差。所以,世间的智慧不用羡慕。

有不少人念佛,对这句名号还不能彻底靠倒,不能守愚念佛, 一听有些大法师讲的要开悟,心里就开始动摇了,性不安稳。"哎呀,我如果能开悟就好了。"有什么好的?念一句佛是好上最好的。 开悟对有的人好,对你未必就好。

所以,不要随便接受别人的礼物,宝守一句南无阿弥陀佛就 好了。

比如你家里地方很小,有人搬来一大堆家具给你,好用吗?都

放不下,"放我家里还碍手碍脚的,还是放你家里吧",我们心量 就这么大,放一句南无阿弥陀佛就够了。

还是一句南无阿弥陀佛简单。你能念佛,就不得了了,不仅闻 到佛名,还天天念;不是念佛一声,还念了很多。

### ④结劝念佛

其他一切的善跟念佛来比,最终,念佛的善才是究竟圆满的善。

## 《安乐集》言:

又复,一切众生都不自量。若据大乘,真如实相第一义空,曾未措心。若论小乘,修入见谛、修道,乃至那含、罗汉,断五下,除五上,无问道俗,未有其分。纵有人天果报,皆为五戒十善能招此报,然持得者甚稀。若论起恶造罪,何异暴风駃雨?是以诸佛大慈,劝归净土。纵使一形造恶,但能系意专精,常能念佛,一切诸障自然消除,定得往生。何不思量,都无去心也!

- "又复,一切众生都不自量",祖师说话很干脆,"一切众生都不自量",自不量力。
  - "若据大乘,真如实相第一义空",这是大乘善法。
  - "曾未措心",根本想都想不到。
- "若论小乘,修入见谛、修道,乃至那含、罗汉",就是小乘四果。

"断五下,除五上,无问道俗,未有其分",不管出家、在家,都没分,这是小乘善。

"纵有人天果报,皆为五戒十善能招此报,然持得者甚稀",退一步,人天善也没有分,能修五戒十善的人也非常少。所以,我们不要把自己看得太高了。佛法都是镜子,拿这面镜子照一照自己,自觉可耻。

"若论起恶造罪,何异暴风駃雨",如果讲起恶造罪的话,"若论",一般人不讨论这些,他认为自己是很好的、很善的,其实起恶造罪像刮大风下大雨一样猛烈。

"是以诸佛大慈,劝归净土",大乘善、小乘善,到世间善,然 后到造恶,佛对于这样的众生,劝勉往生西方极乐世界。

"纵使一形造恶,但能系意专精,常能念佛,一切诸障自然消除,定得往生",即使是一辈子造恶的人,只要能够专修念佛,"一切诸障自然消除",就是灭恶、除障,决定往生。

"何不思量,都无去心也",劝我们要以念佛无上究竟圆满的善法,求生西方极乐世界。念佛即是灭恶生善、断恶生善的最上妙方,是他力的,是圆满的。

上面说"自觉可耻",怎么自觉可耻呢?在讲台上的人,一般都被别人恭维。比如说,有个讲坛来了一位著名学者,要么就是教授,要么就是专家、领导。他在台上讲,下面的人说,"哦,这是成功人士",他自己也首肯,觉得很光荣。但在佛教里面,站在讲台上的人,不仅不觉得光荣,而且要觉得可耻。为什么?因为佛法是

一面镜子,我们坐在讲台上的人,总是先拿到镜子,而且也用这面镜子,用得相对比较娴熟,还教人家怎么用。那么用镜子照一照自己的面貌,难道不觉得丑陋、可耻吗?

如果在台上讲了很多自己都做不到的话,那就越加觉得可耻。 在台上教人家发菩提心,说得煞有介事,下面听得也很认真,如何 历劫行菩萨道,"生死即涅槃,烦恼即菩提",空性、中观、唯识, 讲许多,但自己通通做不到。回头一想,不觉得汗颜吗?大言不 惭,觉得可耻。

净土门对这些谈得不多,但是我们讲"对他人恩慈体贴,对自己谦卑柔和",可是我们做到了几分呢?很不好意思,在台上的人就更不好意思了。

在台上讲法的人,有很多的陷阱。跟别人讲,总要讲得有信心,讲得像那么回事,不然就不好意思开口,所以他声音很大,信心很满,态度也很坚决。那么听的人被他忽悠之后,也觉得台上的人能说会道,"恐怕他已经做到了,他是个智者,是个大修行人"。然后台上台下就达成了一种默契,因为演戏嘛,好像"我就是",这样无形当中就会骄慢,以为自己讲到了就等于做到了。所以,一定要警惕。

台下的人倒没什么损失,因为他给讲的人鼓掌。台上的人受 台下人的鼓掌,或者恭敬,或者供养,这样就贪受了名利。

如果知道自己做不到,也暴露出做不到,还情有可原。如果自己做不到,却跟下面的人共同演一场戏,还觉得自己做到了,在那

里自欺欺人,这是很可耻的,甚至心生高慢,这非常不好。

所以我们来学习,就是以佛法当镜子照照自己。觉得做不到, 这样的心,多少有一点约束和谨慎,不能站在台上教训人。

### (3) 净土法门摄机

净土法门的摄机,是从"善男子、善女人"衍生过来的。

到底摄什么样的机呢?是摄世间所认为的善人吗?不是的,下 面列了几条文证。

## ①引《大经》

十方众生……; 唯除五逆、诽谤正法。

我们看这里的字眼,摄什么样的根机?摄十方众生,而且是 五逆谤法的众生。当然,这是抑止门,说"唯除",其实从摄取门来 讲,就是指逆谤的众生。

三恶道中,地狱、饿鬼、畜生,皆生我刹,受我法化,不 久悉成阿耨多罗三藐三菩提。

摄受三恶道的众生,地狱的、饿鬼的、畜生的,所以并不是只 有五戒十善的才有资格往生,是通通都有资格。

诸天人民,以及蜎飞蠕动之类,闻我名号,乃慈心喜悦者,皆令来生我刹。

"蜎飞蠕动"就是小毛毛虫、小蚯蚓、小爬虫之类的。

"闻我名号,乃慈心喜悦者,皆令来生我刹",这都是阿弥陀佛救度的对象。所以不要高推圣境,"极乐世界,只有圣人、菩萨才可以去的,我不行",不是这样,佛很慈悲。《庄严经》说:"常运慈心拔有情,度尽阿鼻苦众生。"阿鼻地狱也叫无间地狱,是最苦的地狱,"阿鼻苦众生"是最苦恼的众生,也是阿弥陀佛救度的对象。

当来之世,经道灭尽,我以慈悲哀愍,特留此经,止住 百岁。其有众生,值斯经者,随意所愿,皆可得度。

从时间来讲,一万年之后,经道灭尽,那时的众生,也是阿弥 陀佛特别救度的对象,何况现在呢!

这样一比,"那我也是弥陀救度的对象吗?"对!除了十方诸佛不是弥陀救度的对象,其他都是。所以不要讲大话,"我不是弥陀救度对象",还以为在谦虚,不知道这一下把自己归到十方诸佛的位子上去了。

# ②引《观经》

令未来世一切凡夫欲修净业者,得生西方极乐国土。

"令未来世一切凡夫",一切凡夫,你不是吗?

如来今者,为未来世一切众生,为烦恼贼之所害者,说清净业。

佛真的慈悲怜悯我们。"苦恼的众生啊,你不是故意的,你只是被烦恼贼所害,烦恼贼是我们共同的敌人。我是很爱护你的,走!我们一道,我替你把烦恼贼赶走。"佛怜悯我们,说我们是"被

烦恼贼所害"。

就像果农爱他的苹果,一看苹果长虫子了,他会对苹果生气吗?"你这个苹果,真不争气!"摘下来摔到地上,这人可能脑子有问题。一看,"哎呀,这个果子没照顾好,都生虫子了",他肯定要把害虫逮走。

贪瞋痴三毒的害虫侵染了我们佛性的苹果,阿弥陀佛说:"我把它逮走吧。"生怕把你碰坏了,阿弥陀佛是无量光,轻轻地,悄悄地把它拿走,多怜悯我们!"烦恼贼之所害者",烦恼是贼,把我们害了。

若佛灭后,诸众生等浊恶不善,五苦所逼,云何当见阿弥陀佛极乐世界?

"五苦"就是生老病死苦、爱别离苦、怨憎会苦、求不得苦、五阴炽盛苦,和"八苦"有开合的不同。

"浊、恶、不善",这些都不是好名词。就是说,浊恶的众生,不善的众生,五苦所逼的众生,都是弥陀救度的对象。

为什么苦、不善、造恶?为什么会逼迫?都是因中造业,果上遭苦。

为未来世一切大众欲脱苦者, 说是观地法。 净土法门所摄受的根机就是这些人。

# ③引《小经》

五浊恶世……为诸众生,说是一切世间难信之法。

又是"浊恶"。

#### ④引善导大师言

下面是善导大师的法语:

诸佛大悲于苦者,心偏愍念常没众生,是以劝归净土。

亦如溺水之人,急须偏救;岸上之者,何用济为?

"苦者""常没众生""溺水之人","偏救"的人,这些话都让 我们非常感动。

但为常没众生。

"常没"就是恒常地、长时间地埋没在三恶道里。

定为凡夫,不为圣人。

今时善恶凡夫,同沾九品,生信无疑,乘佛愿力,悉得生也。

以佛愿力,五逆之与十恶,罪灭得生;谤法阐提,回心皆往。

救度的都是这些人,"五逆十恶","谤法阐提"。

人天善恶,皆得往生,到彼无殊,齐同不退。

善导大师很巧妙,他不单讲一个"善"字,把善与恶放在一起讲;要不就讲一个"恶"字,"人天善恶""今时善恶凡夫""苦者""一切罪恶凡夫",他没讲善。如果单讲善,不讲恶,我们可能会误解。单讲恶可以,善恶同时讲也可以。

一切罪恶凡夫, 尚蒙罪灭, 证摄得生; 何况圣人愿生,

#### 而不得去也?

凡夫就是罪恶的,圣人没有罪恶的,除了罪恶凡夫之外就是 圣人,除了圣人之外就是罪恶凡夫。我们是圣人吗?不是,我们 是罪恶凡夫。这是说凡夫为本,圣人为旁,圣人愿生,当然也可 以去。

信知自身是具足烦恼凡夫,善根薄少,流转三界,不出 火宅;今信知弥陀本弘誓愿,及称名号,下至十声一声等, 定得往生,乃至一念无有疑心,故名深心。

在这几段法语当中,我们抽它的字眼,把这些词读一读。

"十方众生""唯除五逆","逆"字和"诽谤正法"的"诽谤","三恶道中,地狱、饿鬼、畜生""蜎飞蠕动""阿鼻苦众生""经道灭尽"的众生,"未来世一切凡夫""未来世一切众生,为烦恼贼之所害者""浊恶不善,五苦所逼"的众生,"一切大众欲脱苦者""五浊恶世"众生,"苦者""常没众生""溺水之人","凡夫""善恶凡夫""五逆""十恶""谤法阐提""人天善恶""一切罪恶凡夫""具足烦恼凡夫""善根薄少"凡夫,"流转三界"凡夫,"不出火宅"凡夫,这些显示弥陀的救度都是如此。

所以,这一段说明弥陀救度的对象,上包等觉菩萨,下含逆谤 凡夫,乃至三恶道众生,没有一个不是弥陀救度的对象。

在这当中,如果有所偏重的话,凡夫为本,圣人为旁。所谓"本",就是主要的、根本的救度对象,圣人是附带的、兼顾的。

就像请客,有一个主客,其他几位是陪客。主客如果没有到,

宴席是不能开的,陪客饿得肚子咕咕叫,"稍微等一会,主宾还没到"。主宾一到,陪客没到,那无所谓,可以开席。

到极乐世界,我们凡夫是主客,阿罗汉都是陪客。

今天早晨,我在玻璃窗前发现一只苍蝇,它拼命地在撞,很辛苦的要出去。我就把旁边的门打开,把苍蝇往门边赶。但苍蝇一看我的手,更慌了,怎么赶它都反着来。我往这边赶,它跑那边去,有时快到门边了,它一飞又跑那边去了,弄得我满头大汗。到最后,围追堵截,它终于慌忙急火地一下子窜出去了。

看得出来,苍蝇也是有感情的,它是有情众生啊,在惊惶未定 之间,有一种终于脱险的感觉,飞走了。

这个"苍蝇"是谁?就是我。我这一生,多少也经历一些惊恐不安的事情,其实想一想,也许那些事情正是阿弥陀佛的那只手,但是我们不了解佛意,感到很惊慌,左冲右突。

后来我想,这个苍蝇出去之后,它会不会觉得"哎,这真是我努力争取、奋斗营生的胜利成果啊!我这个老苍蝇,要写一本书告诉我的子孙们,应该这样奋斗,从那个门出来。有一只大手,你一定要注意,要跟它周旋、斗争,你看我终于把它斗败了,飞出来了"?

我们人类也写了很多书,告诉别人怎么斗争,"你看,我终于 成功了!"其实人就是在做无用功,没有意义。

老老实实称念南无阿弥陀佛,等着到极乐就好,不要做那个无意义的苍蝇。很多都是我们内心自己吓唬自己。念佛,天下

太平。

#### ⑤普摄群机,凡夫为本

说到净土法门的摄机:

上包等觉,下含逆谤。凡夫为本,圣人为旁。

"上包等觉,下含逆谤",是指法门摄机的广大,没有遗漏。

"凡夫为本,圣人为旁",是说在这个广大平等的摄受范围当中,有所侧重,这个侧重是以凡夫为本。所谓"本",就是根本,净土法门是以凡夫作为根本的、主要的、优先的救度对象,这叫"凡夫为本"。"圣人",是阿罗汉以上的。圣人是旁兼的、附带的,弥陀救度不是主要为圣人的。这在善导大师的解释里,还有净土法门立意的根本处都已经说得很清楚了。

"凡夫为本,圣人为旁",这两句话,我们今天听起来觉得平常,早就知道了净土法门是"凡夫为本",但"凡夫为本"这四个字得来是不容易的,也可以讲颠覆了一般的观念。

在佛教当中,圣道门修行一直很盛行,除了净土门之外,各宗各派的观念都是以圣人为主,因为都是圣道门的修行。有时能兼顾到凡夫,尤其是对下劣造业的凡夫,只是种个善根、结结缘罢了。一般来讲,要得到圣道法门的利益是不容易的,必须上根利智、圣人根器,所以它不是以凡夫为本。

如果以圣道门的观念来看待净土门,得出的结论必然是:往 生极乐世界,圣人是最有把握、最有希望的,凡夫把握不大;凡夫 里面上等的、有智慧的,努力精进还可以,中等偏下、下等的就不要谈了。

这种观念也符合一般人的想法,所以慧远大师把九品判得很高,上上品为四地到七地菩萨,就是以"圣人为本"。

善导大师著《观经疏》,作了特别的楷定,说"定为凡夫,不为圣人",佛说《观经》决定是为了凡夫,不是为圣人。善导大师说得很清楚:

诸佛大悲于苦者,心偏愍念常没众生,是以劝归净土。 亦如溺水之人,急须偏救;岸上之者,何用济为?

诸佛心中特别偏爱、侧重、怜悯和忆念常没常流转的罪业凡 夫。对这样的众生,特别予以大慈悲,因为他们太苦恼了,怜悯他 们,所以劝他们求生西方极乐世界。阿弥陀佛的净土,主要是为修 行圣道门不能得利益的众生而特别建立的,这叫"凡夫为本"。就 像医院,是以病人为本,不是以健康人为本一样。

"亦如溺水之人,急须偏救",这个譬喻是说,在水里淹没的人,才急切地需要救度,岸上的人还有什么救度的必要呢?道理很明显,我们如果真正了解净土法门是凡夫为本,心中就会生起希望。

圣道法门,凡夫是靠边站的,或是排队,"你往后排吧,什么时候排到你还不知道呢"。净土门"凡夫为本","来,后面那个凡夫,你往前排,你优先"。我们本来很下劣,这时就会有一种特别优待的感觉,"我往生有希望!"

所以,"凡夫为本"燃起我们的希望,是对圣道法门观念的一个大翻转。这四个字得来不易,意义很深,对凡夫有慈悲,有关爱,有怜悯,而且特别偏心于我们。

这是净土门祖师的解释,也是阿弥陀佛的本意。

比如四十八愿的第一条愿:

设我得佛, 国有地狱、饿鬼、畜生者, 不取正觉。

这不充分显示了凡夫为本吗? 极乐国土虽然"次于无为泥洹 之道",是十方国土中第一无双的净土,但是它所利益的众生,是 已经堕入三恶道,或是造了三恶道的业,将来要堕落三恶道的人, 让他们安心,"我的国土没有三恶道"。

如果是以阿罗汉圣人为本,讲这句话都没用。阿罗汉本身已经出离三恶道,三界轮回没有他们的分,不会再堕落三恶道了。即使说"凡夫为本",也不是以人天为第一救济对象,而是以可能堕落三恶道的人作为第一救济对象,所以才说"国有地狱、饿鬼、畜生者,不取正觉"。

我们看到这条愿,应该很感动,不要觉得很低,或者说"不就是国无三恶道吗?"好像跟自己没什么关系。造下三恶道恶因,将来必定堕落三恶道遭受恶报的人,首先给你安慰、宽心,"你放心,这里没有三恶道"。如果是对五戒十善的人,不用讲这些;对阿罗汉,更不用说这些。所以,这充分显示出"凡夫为本"。

第十八愿说"十方众生",这很广大,后面说"唯除五逆、诽谤 正法",这也是显示以造罪凡夫为本。对已经造作或可能造作五逆 谤法重罪的凡夫,既救济,也抑止,否则没有必要加这八个字。这些都显示"凡夫为本"。

一般说"凡夫为本",还有四个字,叫作"罪人正机"。这乍听起来有点刺耳,有点爆炸力。"正"是本的意思,优先的,正对的,根本的,主要的。"机"是救度的对象。阿弥陀佛正对的要救度的对象,阿弥陀佛根本、主要、优先救度的对象是什么人?是罪人。这么一听,还是有点刺激,所以这四个字可以说骇世惊俗、耸人听闻,也引起了一些误解、非议。

这四个字怎么理解呢? 善导大师这一系的思想,没有这么表达,但有这样的含义。以"凡夫为本",或者说"苦人正机",或者说"愚人正机"。这些意思和"罪人正机"有共通的地方,但听起来,感觉好接受一点。

"苦人正机",他已经受苦了;"愚人正机",他愚痴嘛。如果讲 "罪人正机",造罪的人怎么还优先呢?会在情感上有冲突。

这里的"机"是什么意思?"机"是发动为意,是机关,碰到之后马上就发动了,这叫"机"。众生这个心,什么时候发动呢?当惊觉自己是个罪人时,就触动了弥陀救度的机关,就被弥陀光明摄取不舍了。如果没有这种觉悟,对于阿弥陀佛放的诱饵还没碰着,就没有关注。如果你自觉是一个愚恶的、必堕地狱的人,这个时候心中就发动了要仰靠阿弥陀佛、归命阿弥陀佛、依靠弥陀救度。一下发动了机深信,这个救度之法就跟你契合了。

所以,罪人正机,完整的表达是:"自觉罪恶的人,是阿弥陀

佛优先救度的对象。"这样讲比较长,但完整一些。

自觉罪恶的人是正机。罪人与否,不是看别人的评判,而要有自己的觉悟。如果一万个人说这个人是恶人,但他自己觉得挺好,这样的人叫正机吗?这种不能自觉罪恶的人,是因为他很善良,善良到没有罪恶了吗?除非他成为阿罗汉了,阿罗汉才没有罪。

所以,不是因为他善良,而是骄慢心的缘故。"憍慢弊懈怠,难以信此法",《无量寿经》说得很清楚,不是因为没有恶,而是很骄慢,以为自己是个善人。既然是善人,是一个修行人,是一个有智慧的人,"我这辈子不往生,下辈子最起码能生人天",在这种心理作用下,他没有必堕地狱的自觉,也没有恐惧惊慌,他怎么会想到要祈求弥陀的救度呢?

就像两个人,都是癌症晚期。其中有一个人知道自己的病情,他就惶惶然不可终日,要找医生;另外一个人觉得"我好得很",他怎么会找医生呢?所以,这是一个自觉的问题。如果懂得这一点,我们每个人要拿佛法来照照自己,"我到底是什么样的人"。

我们经常会批评人,比如说,不杀生、不偷盗、不邪淫、不妄语、不饮酒,作为一个佛教徒、有自制力的人,这五戒大家都不会故意犯的。如果有人去偷盗或者杀生,"你看,干坏事,不善,造恶!"这不过是小偷小摸,都是小罪,他偷东西也许是为生活所迫。如果他是亿万富翁,还会去偷盗吗?他穷啊!虽然去偷,但也是有羞耻心的,知道这是不对的,如果真要被抓住了,他马上就瘪了。

可是还有一种罪,这种罪非常大,比小偷小摸的过失大得太多,那就是骄慢。骄慢的过失,一般人都觉悟不到,都会坐在高台上去指责别人,认为别人错了。这种骄慢的过失是我们时时念念都会犯的。这种过失是万恶的根源,罪过非常大。

没有偷东西,也没有邪淫,也没有妄语,什么坏事都没做,非常好,但却很骄慢,我觉得这个人还不如小偷小摸的人。因为小偷还有羞耻心、自觉心,而这个人认为自己很善,内心很骄慢。

俗话说"五十步笑百步",现在反过来了,是"一百步笑五十步",骄慢的人在呵斥人家,说人家犯了过失,这样的人其实是一百步笑五十步。我们往往都在干这种事,这就是恶。

如果这样, 跟净土法门是不相应的。

净土法门的第一步就是机深信,善导大师也是这么深信的。 他说:

决定深信: 自身现是罪恶生死凡夫, 旷劫以来常没常流转, 无有出离之缘。

难道善导大师出去偷东西了吗?他凭什么说自己是罪恶凡夫? 这是以最高的佛法为标准,以了生脱死、成佛来对照自己,我们历 劫以来都在轮回,贪瞋痴心不断。越是一个高标准要求的人,越有 羞耻心,他才越有这样深刻的自觉。同时,有这种深沉自觉的人, 才是个真实的修行人。

所以,我们不要粉饰自己,给自己脸上一抹,"我是善人,我 在修行",这种话应该不好意思说出来。 "罪人正机"这几个字,有人会站在道德的立场上来谈论,但 其实这个词,有它特殊的语境。就像"凡夫为本",我们说起来很 简单,但在唐朝或更早的时代,这几个字是有很大的力量才冲出 来的,很多人都觉得"这不是乱说吗?怎么能凡夫为本呢?凡夫都 是造罪,怎么能为本?"这是因为法门不同。

骄慢的心态是很细微的,我们学习佛法都要对照自己。学佛 不光是看书上的文字,要想一想,我们是不是很骄慢。

- "某某人, 你这么骄傲, 有什么资本啊?"
- "骄傲还要资本啊?"
- "当然,骄傲要有资本,或者长得美,或者身体好,或者力气大,或者学问高。"
  - "这些通通都不要,有'我'就够了,'我'就是骄傲的资本。"

人骄傲凭什么?不就凭"我"吗?如果没有"我"了,他会骄傲吗?阿罗汉无我了,他学问大、长得庄严、身体好,他会骄傲吗?他无我了,就不骄傲了。只要有"我",就会很骄傲。所以,骄傲的资本并不是要有学问、有智慧,这些都不构成资本,只要有"我",全部都够了,"我"就是骄傲的全部资本。

这个骄慢,会障碍我们,有了骄慢,天下不太平。骄慢有种种表现:不老老实实承认自己不行,还会以一种善的面貌出现。说他骄慢,他不承认。放下身心就好,把自己摆平了,天下就太平了。学习佛法,不但学经典上的,生活当中也有必要来矫正,不然很细小的"贼"就抓不住。

# 3. 执持名号论

"执持名号论",这部分内容很多,共列了七点。

## (1) "闻说阿弥陀佛" 与"执持名号"

第一点,"闻说阿弥陀佛"和"执持名号"的关系。

"执持名号"是净土宗根本的行法,这一点尤其有必要讨论。 这一点源于经文"闻说阿弥陀佛,执持名号"。所以首先从经文的 上下关系来说明如何理解"执持名号"。

这两句话是联系在一起的,"善男子、善女人,闻说阿弥陀佛,执持名号",这个"闻说阿弥陀佛"和"执持名号",互相之间有因果关系,"闻说阿弥陀佛"是因,"执持名号"是果。"闻说阿弥陀佛"的趋向,就是要让我们达成"执持名号",所以"执持名号"才是"闻说阿弥陀佛"的目的。这个"说",是释迦牟尼佛说,说阿弥陀佛。

《阿弥陀经》,经文非常优美,它的语言表达是环环相扣的, "闻说阿弥陀佛"这六个字是对前面经文的总结。前面释迦牟尼佛 讲的那么多话,都是在说阿弥陀佛,舍利弗听到了,同时也要求我 们现在读诵的人——善男子、善女人,也要这样听,所以,"说"和 "闻"构成了一对关系。 释迦牟尼佛来到这个世间,他说什么呢?释迦牟尼佛来此世间,所得之无上阿耨多罗三藐三菩提法,就是这句南无阿弥陀佛。 所以,他"说阿弥陀佛"有两种说法,一种是略说,一种是广说。 略说就是净土三部经,广说就是一代佛教。所以印光大师说:"诚 所谓,一代时教皆念佛法门之注脚也。"

广泛来讲,一切经典所说,一句南无阿弥陀佛而已,你有智慧闻说一切经,都会归到"执持名号"。不管什么经,到最后就归到"闻说阿弥陀佛,执持名号"。

这是略说和广说。

"闻",也有略闻和广闻。我们没有那么高的智慧,所以我们就 专读净土三部经,来略闻,因为这是专说的。其他经典是附带的, 是旁说、杂说的,混杂在里面说的,带有方便,我们听不清楚。现 在就专闻佛的正说,就是净土三部经。

## ①国土、佛身、圣众三种功德收于一句名号

《阿弥陀经》前面讲了三个内容: 闻说阿弥陀佛的净土, 闻说阿弥陀佛的本身, 闻说阿弥陀佛的弟子。这三点也就是国土庄严、佛庄严和圣众庄严, 这在《往生论》里称为三种庄严。

《阿弥陀经》前面讲了三件事:一是极乐国土如何庄严,天雨妙花,七宝池、八功德水,鸟树说法等等这一切;接下来说阿弥陀佛正报佛身的功德,无量光明,无量寿命;再接下来说明阿弥陀佛弟子的功德,有无量无边声闻众,无量无边大菩萨众,往生的人都

是阿鞞跋致不退转,"其中多有一生补处",这是赞叹圣众之德。前面这些内容,就是闻说的。我们看讲义,

"闻说阿弥陀佛",就是听闻世尊赞叹阿弥陀佛的国土、本佛、 圣众三种功德。

世尊赞叹阿弥陀佛的净土,目的在于让我们能够往生 这样的净土,但并不要求我们必须具有三昧神通;赞叹弟 子,目的在于让我们也成为阿弥陀佛的圣众,但并不要求我 们自修证入无生法忍;赞叹本佛,目的在于让我们也能平等 获得无量光寿,究竟成佛,但并不要求我们三祇修福慧、百 劫种相好。

"'闻说阿弥陀佛',就是听闻世尊赞叹",这个"说",不是一般的说,是赞叹说,"如我今者,赞叹阿弥陀佛不可思议功德之利", "听闻世尊赞叹阿弥陀佛的国土、本佛、圣众三种功德"。

"世尊赞叹阿弥陀佛的净土,目的在于让我们能够往生这样的净土,但并不要求我们必须具有三昧神通",一般的法门,赞叹净土这么好,"你要去啊!"说完了,你自己去吧。怎么去?你要修定,要修观,还要有三昧神通,得无生法忍,你就可以去了。如果要求我们也要这样才能到极乐世界,那释迦牟尼佛不是开玩笑吗?"你叫我去,我怎么能去得了?讲了等于没讲。你不告诉我还好一点,告诉了我也去不了。"释迦牟尼佛说:"不要误会,我没有叫你修三昧神通的意思。"

"赞叹弟子,目的在于让我们也成为阿弥陀佛的圣众,但并不

要求我们自修证入无生法忍",这些弟子都是一生补处,《阿弥陀经》说"得与如是诸上善人俱会一处","他们都是不退转的大菩萨,我跟他们俱会一处,我哪能证得无生法忍啊?"释迦牟尼佛说:"不要误会,我知道你修无生法忍是不行的,我没有这个要求。"

"赞叹本佛,目的在于让我们也能平等获得无量光寿,究竟成佛,但并不要求我们三祇修福慧,百劫种相好","修这些那我就更不行了,还无量光寿呢,那要三大阿僧衹劫修行!"释迦牟尼佛说: "不用,不用,我也不要求你们五浊恶世众生三祇修福慧、百劫种相好,这些都用不着,没有要求。"

国土、佛身、圣众,三种功德,收于一句名号,以此之故,世尊教我们"执持名号"。

释迦牟尼佛赞叹这一切,是把佛的"国土、佛身、圣众,三种功德,收于一句名号",本来阿弥陀佛就这样做的,佛佛道同,释迦牟尼佛就依样转告我们。

"以此之故",世尊接下来叫我们做什么?"'闻说阿弥陀佛'之后,不需要三昧神通,也不要你们自己修无生法忍,也不要你们自己三劫修福慧、百劫种相好,你'闻说阿弥陀佛',就'执持名号'。所有的功德,阿弥陀佛已经放在名号里面,现在我来交给你","全体授与浊恶众生","你执持名号就好了"。这多慈悲啊!

"闻说阿弥陀佛, 执持名号", 是对前面所有经文的总结, 国土、佛身、圣众, 一把抓过来, "执持名号", 就通通都有了——这一点非常紧要。

《往生论》言:

此三种成就,愿心庄严,应知。 略说入一法句故。

哪三种成就?国土、佛身、圣众,这三种成就是阿弥陀佛因中 发四十八大愿,兆载永劫修行所庄严的。"庄严"就是历劫修行万 德万善,充实圆满它,称为"庄严","功德庄严"。要知道,这是佛 的大愿心所庄严,不是靠凡夫的修行。

"应知"两个字,有特别的含义,应当知道,这是弥陀愿心庄严。不是股份公司,你还没有投股,还早着呢,现在是搞好之后,分股给你。阿弥陀佛这个股份公司,不是让你投原始股,是建好之后直接分利给你,"六字名号,给你"。

"略说入一法句故",总的来讲,展开是三种成就,愿心庄严, 二十九种等等,略说就是一法句。一法句,如果以《往生论》来讲, 就是"真实智慧、无为法身";如果以我们本宗的传承,再略起来 就是一句南无阿弥陀佛。这三种成就、愿心庄严,略起来就收归 到一句南无阿弥陀佛,这是"一法句",这就是"真实智慧、无为法 身"。把这个给我们,就可以了,这就是佛的慈悲。

善导大师《观经疏》说:

闻说阿弥陀佛, 即应执持名号。

善导大师的解释加了两个字——"即应",你立即、当下就应该。因为"闻说阿弥陀佛",一切都包含在这句名号里面,当然,自然就执持名号,这种解释很贴切。

#### ②国土、本佛、圣众入名号

国土入名号故,执持名号即是执持净土广大庄严;本佛 入名号故,执持名号即是执持弥陀六十万亿真金身;圣众入 名号故,执持名号即是执持无量声闻、菩萨众。

"国土入名号故,执持名号即是执持净土广大庄严","三种成就,愿心庄严······略说入一法句",国土入了名号,国土怎么入进名号的?这就是法藏比丘的智慧了。

那天我们在讨论钢模,我们去压说法光碟,光碟是塑料的,要做几万套。首先要做个钢模,钢模就是母盘。钢模往上一压,这个碟就出产了。这个碟一放到机器里,就可以讲法。这些图像和声音是怎么放到钢模里去的呢?是0和1组成了数码串,不断地排列组合,成了信息代码;然后再把它解码,就成了图像,可以放得进去,又能拿得出来。

连我们人都有这两下子,阿弥陀佛把国土功德怎么放入六字 名号里的?六字名号就是他的U盘,就是三种成就愿心庄严,等于 用U盘装六字名号。他怎么放进夫的?我们就不知道了。

一个U盘、一个碟片,怎么把人都放进去啦?你说得明白吗? 打个手电筒使劲看都看不出来,就是一个坑一个坑。打开之后,0 和1,压的深浅不一样,那你看还是一个个坑。

所以,我们看六字名号,怎么看就是六个字,不知道这里面含藏着无量无边功德庄严。就像我们看光盘一样,如果拿放大镜看,

可能是坑洼不平的,但是里面就有讲经的图像。

那六字名号呢?所谓"解铃还须系铃人",这六字名号,阿弥陀佛把他的功德放进去,怎么释放出来?只要称念它,到了极乐世界,通通给释放出来,把你变成佛。净土、圣众、阿弥陀佛就从这六个字里通通放出来了。所以这六个字真是不可思议!

我觉得现代科技的成果,实在就是阿弥陀佛的教具,任何的 发明都可以说明他力。

连人都有这样的智慧,何况是佛呢?所以请大家不要再怀疑了。"国土入名号故",就进去了,这样我们执持名号,就是执持了净土的广大庄严。

"本佛入名号故,执持名号即是执持弥陀六十万亿真金身",不仅国土进来了,佛也进来了,还用得着观想吗?根本就不用观想。我们放碟片,如果把这碟片放到旁边,叫你观想,你什么时候能观出来?用影碟机一播放,马上出来,不用观想。

所以,我们"执持名号",用不着观佛三昧。因为阿弥陀佛的本身,就进了这句名号里面,所以我们执持六字名号,就是执持六十万亿真金身的佛身。

"圣众入名号故,执持名号即是执持无量声闻、菩萨众",执 持这句名号,无量圣众菩萨,过来过去,进到净土里来,就这么自 在,这就是执持名号。

现在一个小小的U盘就能把整个国家图书馆里的书都藏进去, 拿到这个U盘,等于是把整个国家图书馆拿在手上。 现在都用电脑存储,如果电脑一丢掉,你马上说:"完了,我 多少年的心血都丢掉了,我里面多少文件、写的多少东西、多少资 料都丢掉了。"

你家的老父亲说:"你不就丢了一个电脑吗?"

"对呀,东西全部都在里面啊,那你就不懂了。"

老父亲说:"我再给你买一台。"

"你不知道,买一台不管用啊,我那些东西没在里面啊。"不是再买一台的问题,是信息都在里面。

六字名号里面通通都有,不要觉得还不够。

这是从"入"来说的,我们再从名号释放来看。

# ③名号含国土、佛身、圣众

名号含国土故,持名则十万亿外国土骤奔于眼前;名号 含佛身故,持名则无量光寿身应声而来现;名号含圣众故, 持名则无量圣贤众云集而拥护。

- "名号含国土故",名号里面就包含了极乐国土。
- "持名则十万亿国土骤奔于眼前","极乐世界在十万亿国土之外,那你怎么去?太远了",不用去,一念南无阿弥陀佛它就来。因为名号里就含有国土的功德,所以你一称念,极乐国土立即就奔过来,当下就在你舌头上,就这么简单。

大将军气派,能调动千军万马,但那不算什么,我们一念佛就能把极乐世界调来。现在谁有本事把月亮调来?地球上所有的科

学家也没有这本事。

"名号含佛身故,持名则无量光寿身应声而来现",我们持名的时候,佛身就来了。比如,临终就见到极乐世界景象了,那是极乐世界到你面前了;但不是临终才见到,平常就来了,不过临终才看见而已。所以,我们持名,"十万亿国土骤奔于眼前"。我们持名的时候,无量寿佛身应声来现,因为名号里面本来就有阿弥陀佛,你一念,他就来了。

"名号含圣众故,持名则无量圣贤众云集而拥护",无量圣贤 众像云一样聚集过来,拥护我们。

所以念这句名号还有什么不满足呢?我们凡夫都是眼光短浅, 在这个世间得到这句名号,还不能安安稳稳地过日子。有了这句 名号,什么大事都解决了。我们的任务就是念这句南无阿弥陀佛, 把自己摆平了,万事就平了。

昨天有一位师父跟我诉苦:"我身体不好,不能站队,没去上早殿。我躺在房间里又不好意思,我在房间里虽然念佛也不安心。"这个想法好不好?这种想法,在某种程度上讲还是好的,因为他有团体的概念。如果深一层讲,这叫假慈悲,不好。你躺在床上不能做一点善事吗?

佛教恶和善的定义我们讲过了,善是什么呢?"善,指其性安稳,能于现在世、未来世中,给与自他利益的白净法",你躺在床上,心不安稳,像吊水桶七上八下,这种情绪会波动到团体,让团体其他人也感到不安稳。你自己身体也受不了,消耗能量,未来身

体会更差,团体还要来照顾你。你对自己、对他人,对现在、对未来,是白净法吗?

所以,一定要有自觉,你躺床上自己心平就行了,"我虽然不能上殿,但很欢喜,感恩大众团体的慈悲,让我在这里静静地躺着念佛。南无阿弥陀佛,我就这样念佛来护持你们。"这就好了,你把自己摆平了,天下就太平了,这就是为团体作了贡献。

我们要为社会作贡献,要和谐社会,并没有那么难,把自己摆平了,省一点心就可以了。让我们的心寂静、平稳下来,这就是对团体最大的贡献。

团体当中需要能干的人,也需要不能干的人。不能干的人,在 团体里有大用。但是,如果团体里都是精兵强将,都很能干,这个 团体一定要分裂,肯定不长久。所以,也需要那种不能干的人,那 种人是粘合剂。

像修路,大石头还要小石头塞缝,如果都是大石头,那怎么跑车啊?要小石头垫着才能搞平,路才结实,大石头才不会晃,开车才会稳当。所以,团体里需要那些不能干的人。

不能干的人说:"我不会打字,也不会当维那,也不会讲经。"你什么都不会,就做一个什么都不会的人,对团体就作了很大的贡献。你什么都不会,这样搞,那样搞,搞得大家都乱套了。你安稳一点、省点事就很好了,这样大家都好。

像我们寺院里,有些老人70多岁了,记忆力、体力,方方面面都不如年轻人,但是他很安静,很安稳,既不抛头露面去彰显自

我,也没有埋怨话,也没有自卑,他们就是安稳地在团体里,很喜悦、很低调地念佛。这样的人,是团体里的大宝,他们会对整体起到很好的维护作用。那些做重要执事的,其实都靠这些老师父们在支撑着。

所以,在团体里,不要认为自己是没有用的人,你能够甘于做一个没有用的人,你就是一个有大用的人,一个器。"当其无,有器之用",一个器空掉了,才有大的作用。人只要把自己空掉,就有大作用了。佛是空王。

那我们怎么能空掉自己呢?就是坦然放下。

按圣道法门,我们是很难做到;在净土法门,我们是有资本的。我们要发心。什么叫发心呢?发心是发好心、发大心、发善心、发慈悲心,发空无我心,就是坦然放下。你现在什么事都做不了,不能安抚别人吗?你把心一放宽,"你们都是好的,你们都很好",这就可以了,你过得自在,大家也快乐,这就是发心。

发心并不要出力气,也不要出钱。一般人讲发心,就以为要拿钱,其实发心很简单,你就坐在那里,就躺在那里,即使到临终,发心也来得及,就是一念嘛。

阿弥陀佛这样救度了我们,我们只要把心放宽,没有"我"就很好了。这是目标。当然,我也没做到,慢慢做,前途是很光明的。

我经常想到,有这么好一个法门,我们还不能安乐、自在地过 日子,实在是有愧佛恩。 这世间的人,怎么说呢,就像两个人犯罪了,被抓起来坐牢,坐牢了还在里面打。我们不等于跑到娑婆世界来坐牢吗?坐牢还打得起劲。"现在准备放你们出去了","出去之前我们继续打",这也没办法。

#### ④名能摄德,持名则功德随名而至

#### 看下面这个譬喻:

譬如灯能摄光,以手持灯,光明随灯而转;名能摄德, 一心持名,功德随名而至。故称名行者,圆获光寿功德,优 入涅槃报土,而比肩于上善圣众。

- "譬如灯能摄光",灯能把光全部收摄过来。
- "以手持灯,光明随灯而转",这个比喻好,手拿着灯,光就随着灯移动。
- "名能摄德",名代表灯,德代表光,名就像灯摄了光一样,名 能摄一切德。
- "一心持名,功德随名而至",所谓"以名召德,罄无不尽",我们念南无阿弥陀佛,佛土、圣众、佛身都随着名号来了。
- "故称名行者,圆获光寿功德",圆满地获得无量光明和无量寿命的功德。因为光寿功德都在这句名号当中,一持名就拿过来了。
- "优入涅槃报土","优入",优先进入,"涅槃报土",是国土的功德入了名号,所以优先进入。

"而比肩于上善圣众","比肩"就是平等、一样高、兄弟,"上善","诸上善人俱会一处"。所以比肩于上善圣众,我们称念这句名号,一切功德通通都有了。

### ⑤《弥陀要解》对"执持名号"的解释

《弥陀要解》言:

阿弥陀佛是万德洪名,以名召德,罄无不尽。故即以执 持名号为正行,不必更涉观想、参究等行。至简易,至直捷 也。闻而信,信而愿,乃肯执持。不信不愿,与不闻等,虽为 远因,不名闻慧。执持则念念忆佛名号,故是思慧,然有事 持、理持。

这一段分为五小节来说明"执持名号"。

## 名能召德

第一,"阿弥陀佛是万德洪名,以名召德,罄无不尽"。 所持名号的特点,具足一切万德,这是一个总的说明。

名能召德,是完全摄持过来,所以下面得出一个结论:"故即以执持名号为正行,不必更涉观想、参究等行。至简易,至直捷也。"名号有这样的特点。

## 执持名号为正行

第二,"以执持名号为正行"。

"闻说阿弥陀佛, 执持名号", 阿弥陀佛名号就是万德洪名, 这样的理解就是"闻说", 得出一个必然的结论。"故", 就是"所以", 所以就"以执持名号作为正行"。

这里讲的"正行",和善导大师正行、杂行的分判,字面是一样的,意义上有同有异,它不像善导大师正行、杂行的分判那么分明。这里也有这样的意思,"执持名号为正行,不必更涉观想、参究等行","不必"就是语言上说得宽缓一些,意思很明了:执持名号就可以了,不必再去观想、参究。

观想、参究,是当时圣道门的行者常用的两种方法。持名,或许有人怕功德不够殊胜,持名的时候再加以观想。"涉"就是涉及到。还有的想"有禅有净土",持名求生西方,同时再参究"念佛是谁",想开悟。

以蕅益大师的解释,这些都不必要。为什么呢?"名能召德, 罄无不尽",这句名号里面已经包含了观想和参究的功德。

"至简易,至直捷","简易",称名相对于观想和参究来讲,是 很简单、很容易的,不需要复杂、艰难的修行。同时又是非常直捷 的,"直捷",就是一步到目的地,一步到家。比较起来,观想和参 究就不够直捷,也不够简易,比较委曲。

从"闻"到"执持"

第三,"闻而信,信而愿,乃肯执持"。

这是说"闻说阿弥陀佛"的"闻"和"执持"的关系。"闻而信,

信而愿,乃肯执持",就是说,"执持名号"是闻信,是信愿具足的 执持名号,是"闻而信,信而愿",是一体的,才有执持名号。

这是经文所讲的本意,并不是只在嘴上念着。像禅宗的行人 参究"念佛是谁",或者是求世间福报,这样的执持名号不是经文 本身的意义,形式上虽然是一样,但是信仰、目标是不一样的。所 以,"闻而信,信而愿,乃肯执持",你才会执持这个名号。

#### 不信不愿等于不闻

第四,"不信不愿,与不闻等"。

如果你不信,你不愿,不信极乐净土,不愿往生,不信弥陀救 度,不愿让弥陀救,这和你没有听到名号是一样的。

"虽为远因,不名闻慧",这个一样,也不完全一样,应该说差 距还是很大的。

所谓"一样"是指什么呢? 今生你不信不愿,虽然听到这句名号,等于和没有听到是一样的。这里说得比较重一点,意思是你要"闻而信",要有愿。

但毕竟不是完全一样,因为即使堕落地狱而能够听到这句名 号,也不愿意上生天上受无量乐而不得闻佛名。所以这句名号只 要听到了,那就不一样。

"虽为远因","远因",就是说承认这句名号听到之后,久远劫以后还是仰仗这句名号的善根功德而得度的。今生只听到别人念这句佛名,也没有发起愿乐的心,可能这辈子就不再听到这句

阿弥陀佛了,甚至以后再去六道轮回,多少劫也听不到了,但是再过多少劫之后,还是因为这个因缘而得度的。

佛教有一个著名的典故。释迦牟尼佛在世的时候,有一位 八十多岁的老人,家里很苦,孩子不孝顺,生活也没有着落,就跑 来要出家。找到舍利弗,舍利弗和当时的五百大阿罗汉都有神通, 观察老人没有善根,都劝他不要出家。老人很哀伤,要回去了。这 时释迦牟尼佛回来了,说他可以在这里出家。老人出家不久就证 得阿罗汉。

诸大阿罗汉能看到的,只是八万大劫之内的事情,他们都看这位老人在八万大劫之内都没有种下善根、善缘,都观察他没有出家的因缘。但是他八万劫之前的事,佛都看得很清楚。佛观察到这位老人在八万大劫以前是位猎人,打猎时被一只老虎追赶,他恐惧万分,爬到树上,至诚地念了一声"南无佛"。这位老人八万劫以来就没再念过佛了,只因为当时念了一声"南无佛",种了善根,现在遇到释迦牟尼佛,善根因缘成熟了,要求出家,还得度了。

所以, 听到这句名号, 那是不得了的。 不过, 我们不用绕八万大劫。

"执持名号"跟"闻"的关系

第五,"执持则念念忆佛名号,故是思慧,然有事持、理持"。 这是解释"执持名号"跟"闻"的关系。"闻"是"闻悟"。"闻", 如果有信有愿的话,就是闻慧,闻中有智慧。"执持则念念忆佛名号,故是思慧,然有事持、理持",执持名号,就是念念忆念,这是从它的功能、作用来讲的,它划归在思慧当中。"思",就是思忆、思念。"闻"就是你听闻,一定要和"慧"相应,这样修持才有效果。当然,这也还是一般性的解释。如果依善导大师的解释,就更高妙了。这里多少还是在众生这一边来讲的,当然也有提携我们的作用。

### (2) 事持理持

接下来主要是对比"事持、理持"和善导大师的解释。

执持名号,一般所听的事持、理持,像《弥陀疏钞》《弥陀要解》,都说到有事持、理持,有事一心、理一心;但是在善导大师的系统教法中,并没有这样的说法。天台宗对"执持名号"的解释——事持、理持,与善导大师的解释,这里通过比较二者的不同点,说明善导大师的解释更加高超微妙,而让我们能够安心。所以,第二点说到事持、理持。

事持、理持,就是从执持名号这个"持"字而来的。"执持名号",如果以经典来讲,《阿弥陀经》说"执持名号",《观经》说"持无量寿佛名"。

## ①天台家与善导系

关于这个"持"的解释, 通途都解释为"事持"和"理持"。我

们看《弥陀要解》也有下面的解释,这个解释就是从上面贯通下来的,我们把它专门列为一个题目。因为这样讲的人很多,甚至有很多人在这里大费周章,好像这里是一个很大的题目。其实,这里蕅益大师也是顺笔带过而已。

蕅益大师《弥陀要解》最强调的就是"信愿持名",事持、理持,讲到这里是由于当时的环境和因缘,就这么顺带而说的。但我们也要了解一下。

#### 《弥陀要解》言:

事持者,信有西方阿弥陀佛,而未达"是心作佛,是心 是佛"。但以决志愿求生故,如子忆母,无时暂忘。

这是蕅益大师对"事持"的解释。"事"就是事相上看得出来的,它从事相上就是这样。内心相信这些"事",有阿弥陀佛,有西方极乐世界,这些事都相信了,定了;但从理上,还没有悟到"是心作佛,是心是佛"的道理。"是心作佛,是心是佛"出自《观经》第八观。古来对这两句话的解释也各有不同,我们还是依昙鸾大师和善导大师的解释。如果依善导大师的解释,这里仍然是指方立相,仍然是偏重于事相。不过,就圣道法门,一般的禅宗、天台、华严,他们的解释都比较复杂。

在善导大师"楷定古今"的《观经疏》当中,已经点破了,比如说法界观、唯识观、清净观、佛性观、实相观等等,这些善导大师不是从这个角度解释的。

不过,天台、华严、禅宗,多站在圣道门"众生心性本体"这

个立场来解释,所以就说,事持的人,还没有悟到本心,没有悟到本性具足这样的功能、德用,只是在事相上相信有这么一回事,愿意念佛。所谓"决志",下定了决心,确定了志向,要求生西方。

在日常生活中就像"如子忆母","如子忆母"也未必悟到心性,就是母子感情嘛。"无时暂忘",短暂时间都不忘记。关于这个"无时暂忘",后面我还会说明。

"事持",看起来似乎容易,但也是有一定的要求,因为"持" 是相继的。

理持者,信西方阿弥陀佛是我心具,是我心造。即以自心所具所造洪名为系心之境,令不暂忘也。

这也是信,不过,信的立场、角度,不单单是事相上讲的,还要从理体上来说。

"是我心具,是我心造",这就是所谓"唯心净土,自性弥陀", "西方极乐世界是我心本来所具足的",这就是禅宗的解释。这个 "心",不是指我们的妄想心,也不是指我们的意识分别心,它是 指真心、真性,也就是我们的本心、佛性。我们的佛性当中具足了 一切法界,具足西方极乐世界的种种景象。

禅宗就讲"何期自性,本自具足;何期自性,能生万法","本 自具足","是我心具,能生万法,是我心造"。

这个"心"到底是怎么来具?这是不可思议的,很难说得明白。"心"如何来造极乐世界?不是阿弥陀佛修建的吗?怎么是你的心修建的呢?你也用了功了吗?我们往往会有很多的分辨。

总之要知道,这个"心"是我们的清净本心,清净本体,无论佛菩萨怎样发愿修行,都不会离开这个心。所以说"无所得故,菩提萨埵",没有"心"可得到,本心本来完全具足,只是佛性的功能没有显现,遮盖住了,所谓修行,就是让它显示出来。这就是指开大悟的人,不是我们一般人。

"即以自心所具所造洪名为系心之境,令不暂忘也",这样的人开悟之后,"即以自心所具所造洪名",西方阿弥陀佛是心具、心造,就是我们心本来所具足的、本来所成就的这句名号,作为系心之境,我们的心系念它。"令不暂忘也",短时间都不忘记。

如果把"事持"和"理持"放在一起的话,即使这个理持我们 听不太懂,但是凭凡夫的习性也能感到,这个"理持"比较高妙, 好像悟境高一点,"那我应该是理持。事持就是事相上,是老太太 那种持法",或者"我暂时还没悟到,我努力争取做到理持",如果 这样,凡夫这边就有分别了。

这样的解释是一般性通途的解释,目的在哪里呢? 天台家通途义释,令契实相妙理故,对治空谈唯心不念佛故,诱进圣道行人入念佛故。

"令契实相妙理故",因为圣道法门都以实相妙理为尊贵,所以它就觉得理持更高妙,虽然同样是持名,但分为事持和理持两种。这是根据圣道法门诸宗立宗的立场,确定这样一个解释方法。

善导大师没有这样立宗,他以"本愿"立宗,所以他解释的

"称名"就不会讲事持、理持,所有的解释都是站在阿弥陀佛本愿的立场上,所以他解释的就是"本愿称名"。

因为圣道法门是以众生心性,是以实相作为它的立足点,所以它要解释就一定要分为理持、事持,目的是契入实相妙理,最好是在娑婆世界就能破无明——理持。如果在娑婆世界做不到,到了极乐世界,还是悟这个理,圣道法门总是离不开这个理。

"对治空谈唯心不念佛故",这是第二个目的,是为了对治"空 该唯心不念佛故"。在蕅益大师的时代,禅还是很兴盛的,蕅益大 师毕竟是弘扬净土的大师,所以他不同意禅宗的人空谈"唯心净 土,自性弥陀"。禅宗谈这些的结论是什么呢?"唯心净土,我心就 是净土,干吗求生西方极乐净土呢?自性弥陀,我自性就是阿弥陀 佛了,何必还要念西方阿弥陀佛呢?"这样就跟净土法门分道扬镳 了。蕅益大师所讲的不是这样,因为自性就是弥陀,唯心即是净 土,所以这样是以我心具、心造的这句名号、净土,作为我系心之 境,这是我本分应得的,我反而更要念佛求生西方极乐世界,这是 蕅益大师的解释,所以,也是有对治的意义。

"诱进圣道行人入念佛故",同时也有诱进——有对治就有诱进,"诱进圣道行人入念佛故"。道理也是前面说过的,他本来是不念佛的,这样就可以跟他讲,"既然心具、心造,你何必不念呢?"作这样的解释,是因为时代的关系,要应对当时圣道根机的行人。

在我们这个时代,再谈这些,就有点不契时机了,就不要再讲

这些了,否则只能越讲越糊涂。我们作任何的讲说,目的不是做学问,也不是把这些知识性的东西拿来让大家学得很累,目的只有一个——怎样能够往生西方。

但是,现在还有很多人把事持、理持拿来讲得很缠绕,所以也 有必要把它们梳理一下。

其实,以善导大师一系净土宗的传承来讲,根本没有事持、理 持这个观念,讲这些反而让人很糊涂。可是总有人问"什么是事 持、理持?是怎么回事?"如果不给他解决,他不能安心,所以还是 说明一下。

这个概念,是因为教判立场不同,未必都一定要这样去讲,不 这样讲反而更高妙。以我们现在这个时代,不需要这样讲。所以, 有些事情,要随着时代众生的根机,都已经过时了,你再拿来讲, 就是纯粹的学术,再拿来增加我们的负担。现在都是信息爆炸、知 识爆炸,人们都接受不了很多信息,所以还是简单一点的好,必要 的才说明。

善导大师一系无此观念,约义可是事持。为摄下凡,专约平实事相发挥,不重玄理,然更胜进。

善导大师这个系脉,没有事持、理持的观念,《观经疏》没有 这样的解释说明。但如果要配的话,"约义",可以讲是事持,就是 事相上的,注重于事相。为什么呢?

"为摄下凡",为了摄受下劣凡夫。我们都是这样的根机,尤其 这样的时代。 "专约平实事相发挥,不重玄理",这就是善导大师的高妙之处,专门就平平常常、实实在在的"平实事相"来说明念佛往生的要义。

"不重玄理","玄"就是玄妙,不在幽深的道理上讲得太多。 但是这样的解释法,如果是圣道门观念重的人、喜欢讲玄理的人, 他会觉得没味道,觉得这也没讲什么很深的道理。

"然更胜进",但要知道,其实这个更胜进,比讲玄理的更加 高妙。

何以得知?下面就说明了:

一由机边理事分张,故别说理持、事持;一由佛边全事 即理,故说"理事相应,定散随机"。

"一由机边理事分张,故别说理持、事持",蕅益大师作这样的解释,也是站在众生根机这一边的。众生根机这一边理事分张,凡夫就是这样,理和事是分开的。讲理讲那么多,能够落实吗?因为理和事是分开的,所以就把它们分开,分别说事持、理持。讲事的时候,可能也悟不到理;讲理的时候,就好似空谈,这就"理事分张"。也是为了对治这一点,才把它说清楚,目的还是要把它们捏合在一起。

"一由佛边全事即理",善导大师为什么不这样解释呢?"一由佛边",从佛这一边。"全事即理",佛这一边就不谈了。在佛这一边,一句六字名号就把所有道理包含在内了,因为"全事即理",只要事持,一切无量妙理自然含在当中;但是凡夫就做不到了。

站在凡夫这边,这句名号是佛那边所成就的。

#### ②引《观经疏》

所以,《观经疏》里有两句话:"理事相应,定散随机。"这是在《玄义分》"释名门"。

经能持法,理事相应,定散随机,义不零落;能令修趣之者,必藉教行之缘因,乘愿往生,证彼无为之法乐。

"经"就是指《观经》。前面比喻说"经能持纬",就像织布一样,经线能够把纬线钩锁起来。又说"经能持法",这部经能够摄持、总持往生净土的一切方法,能把这个法摄持进来。

这个法是什么法呢?就是"理事相应"。虽然《观经》讲的都是事相法门,比如说,十三定观,每一观都是有事相的,都是具体的,九品往生也都是事相,是具体的,但是,这个事相和佛的最极究竟涅槃的甚深妙理是相应的,这个事相当中本来就"一一庄严全体理性,一一理性具足庄严"。这样的"理事相应",因为是在佛边成就的,成就在名号当中,成就在极乐净土的庄严当中,所以对我们众生的根机没有要求。

"定散随机",定善的根机也可以理事相应,散善的根机也可以理事相应,因为理事相应本身是佛边成就的。散善的根机,就这样散心称念,也是南无阿弥陀佛,没有达到三昧、正受,在声声事相的持名当中,一切玄妙之理都在其中了,这是"理事相应";定善的机,发得三昧,也不过如此。

"义不零落",所有的法义都不会丢掉,不会因为我是散乱根

机,"这样可能我就没有理事相应吧?我可能有的法义、有的利益就丢掉了",不会的。这就是殊胜的地方。那么,"义不零落"的效果怎么样呢?

"能令修趣之者",这个"修趣之者",就是前面的定散,修的什么法?就修这个"理事相应"之法,也就是十三定观,或九品回向、执持名号。

"必藉教行之缘因,乘愿往生,证彼无为之法乐",必能假借 "教行","教"就是经典、经法,"行"就是经典所诠释的定散二行。 行为因,教为缘,"教行之缘因",有这因缘和合,乘弥陀的愿力, 乘愿往生。

"证彼无为之法乐",无为法乐就是涅槃、成佛。一切妙理都含在无为法乐当中,所以,不论是定机还是散机,不论是能够悟得甚深妙理还是直接从事相入手,最后的结局都是一样的,都能"藉教行之缘因,乘愿往生,证彼无为之法乐"。这是《观经》跟一般经典不同的地方,这部经优胜、超越的地方就在这里。

这样的解释,和蕅益大师的解释比较起来,味道就有所不同了: 一个对众生的根机这边说得多一点,有所要求;一个根本就不谈这些,经法本身就有这样的力量和作用,所以它才叫作《观无量寿经》。

# (3) 本愿称名

善导大师这一系,对于"称名"是立足于什么立场?我们也可

以配对着第二点作一个对比说明。善导大师所解释的称名,他不讲事持、理持,而是讲"本愿称名",这就高了,角度就不一样了。

为什么说高了、角度不一样了呢? 蕅益大师所讲的理持、事持,还是一时、一地、一机之法; 善导大师讲的"本愿称名", 是普时、普地、普机之法。一个从众生这边讲, 一个从佛那边讲, 那能一样吗?

从众生这边讲,众口难调,很难讲得明白,有的这样,有的那样,而且多少夹杂了众生这边自力的因素,想把他们引导过来不太容易。

事持和理持,都是站在众生的立场上,能称念的众生应该怎样称念。所谓"事持"就是切事系心,念念不忘,是在事相上。所谓"理持",就是能悟得"十万亿佛土不出我一念心性,阿弥陀佛是我自性本具的无量光寿",通达这样的道理,从理上来理解,同时不废称名,这叫理持。

这样的解释也很好,不过对执情深重的凡夫来讲,可能会让我们增加我执,在自己用功这方面用一个方法,好像这样就更加高超,以为执持名号更有效果,往生好像更有把握。这样心中反而会有疑团,往生反而不确定。

善导大师没有从众生这边强调要怎样持名,他讲得很简单: 我们只要口称阿弥陀佛的名号,顺了彼佛的本愿,这样念佛就是 正定之业。他从阿弥陀佛本愿的立场来说明,不论是事持还是理 持,不论懂不懂得"唯心净土,自性弥陀",这些通通不需要。懂得 也好,不懂得也好,事相也好,理体也好,通通不论,只要口称弥陀名号,就顺应了弥陀的因地本愿;阿弥陀佛本愿力摄受称名的众生,念佛必定往生,这称为"正定之业"。这种解释的角度、高度、利益就不一样,会给我们极大的信心和安慰。

如果讲事持、理持,还没达到理持,就会认为自己智慧低、觉悟低,然后又想去理解所谓"理持"和"自性弥陀,唯心净土",到后来可能会离开净土法门,因为那毕竟是圣道门的观念。而且如果那样讲,也一定会在功夫上探究,要达到定心三昧,要如何禅定,达到什么境界等等。这样也会担心"我已经称名好几年了,禅定功夫还一点都没有,心还很散乱,这样能够往生吗?"

可是,如果依据善导大师的"本愿称名",这些问题都不存在, 有功夫也好,没有功夫也好,都"顺彼佛愿故"。所以,"本愿称名" 这种解释,完全跳开了凡夫这一边,直接提到弥陀的誓愿,决定了 我们任何人,只要称名决定往生。

善导大师根本不谈那些玄理和功夫,不管是事持还是理持,不管是定机还是散机,一下跳起来,就是"本愿",是阿弥陀佛的本愿成就,让我们来称名。为什么称名?"顺彼佛愿故",一切事、理全部包含在这句名号当中,讲事讲理,都是阿弥陀佛。

比如说,现在大家都有手机,这个手机里面有没有理呢?有,信号怎么发送、传输、加密、解码、接收等等。但是,手机制造商、手机发明人和不懂手机原理的老太太都可以用它,制造商、发明人用它,效果就更好一点吗?是一样的。

由此道理,这句名号就好像手机一样,阿弥陀佛是发明者,观 世音菩萨了解它的原理,我们就是那个老太太,但是用起来都是 一样的,不可能懂原理的人用起来效果就更好。所以,事持当中, 一切理都包含在内了,并不因为你了解的道理更多,就更有效果。 如果那样解释,就夹杂了圣道门的自力观念,反而障碍了名号的 功能。

这句名号,是弥陀本愿所成就的,不管什么人,都"定散随机",也可以讲"善恶随机",也可以讲"圣凡随机",一切根机来使用,都是一样的,彼此平等。所谓"义不零落",不管什么机来修,利益都不会减少。

"能令修趣之者",不管什么人来修,都一定有这个效果。这种解释很彻底,我们看了都很安心。

所以,"本愿称名"不是站在众生这边来说,而是站在阿弥陀佛那边来说,一切问题全部扫平。站在佛的立场,九品上下,凡夫圣人,到弥陀面前都一样了,通通一样顶礼,通通一样归命,都是一样的。所以,这就不是一个层次。

我们就知道,虽然同样是解释执持名号,也同样都是弘扬净土,但是入手点、高度、善巧方便各不一样。讲事持、理持是有兼带性的,是一时的方便。因为在蕅益大师的时代,修禅的风气很浓厚,不得已就站在天台的立场上,所以就有这样几条理由来解释。如果没有善导大师这样的眼光来教判,可能我们觉得也只能如此了。

就好比过去飞机还没发明, 你要到外地, 所想到的只是坐火

车、坐汽车,普通老百姓还能想到从天上飞吗?想不起来的。一旦 飞机发明了,"还可以坐飞机啊!"可能未来还有更好的交通工具, 我们现在还想不起来呢。

事持、理持,就好像在地上坐车一样,在地上还会相互冲撞,还有交通堵塞。善导大师根本就用不着这些,一下跳起来,在天上飞!阿弥陀佛"本愿称名","你称名,顺彼佛愿故",所以他就不谈事持、理持。如果没有善导大师这一法系,不谈事持、理持就过不去。但是善导大师这一系就不谈这些,一下跳起来,所以它不是一时、一地、一机之法。

"一时"就是当时的时代。"一地"就是娑婆世界,在这个娑婆国土可能还要谈谈这些。"一机"就是针对圣道门的根机。善导大师所讲的"本愿称名",那是普时、普地、普机之教,从现在,以至法灭万年之后。

法灭万年之后,还能讲事持、理持吗?现在我们听起来都觉得不亲切了,法灭万年更没有人听了。但是"本愿称名"是很简单的,时间上不一样。

从地域来讲,十方诸佛所讲的称名,也一定是顺着阿弥陀佛 的本愿来讲。也许有的地方跟我们娑婆世界差不多,那可能会开 显事持、理持,其他世界未必都要这样讲。

从根机来讲,对下劣根机的人讲事持、理持,他根本就听不懂,自己讲起来也不亲切。所以就根机来讲,如果是开大悟的人,可能有他觉得特别亲切的地方。

如果讲"本愿称名",不论你是一个禅宗开大悟的人,还是一个大菩萨,还是一个下劣凡夫,都是随顺弥陀的本愿,无一例外。 所以,"本愿称名"的含括量特别广大。

### ①三经皆本愿称名

善导大师解释念佛,都是以《无量寿经》第十八愿为标准,专显弥陀愿力,少谈众生心性。三经皆"本愿称名"。 这就是有标准。

落在众生这边,就很难不落于口舌,也很费劲,不容易解释。 所以,蕅益大师很有智慧,他点到为止,一跳就跳开了,他不在这 方面讲太多,讲太多反而不容易。

善导大师有标准,念佛的法门,他就找到根。众生都是阿弥陀佛救度的对象,往生不是说你要怎么念,而是源自你念的这句名号,它有什么作用,它怎么规定的,弥陀的本愿是怎样规定你的行法。所以,是以第十八愿为标准。

这就有标准了。如果站在众生这边,怎么好定标准呢?

"专谈弥陀愿力,少谈众生心性",众生心性这一方面,善导大师很少谈,道绰大师、昙鸾大师也都很少谈。这几位大师都是一等一的大师,他们会不了解吗?像道绰大师,《涅槃经》曾经讲过几十遍,昙鸾大师对四论都是非常精通的,善导大师就更不用说了,但是,他们不谈这些玄理、妙理,讲这些会把我们搞糊涂。

有的莲友做过手机销售员,品牌、品号、性价比你一讲,顾客

都懂;如果你跟老太太讲信号是怎么发送的、数据是怎么加密的,你讲这些,老太太说:"这个手机太难了,算了,送给我都不要,我不买了。"你给她讲这么多,讲得她头都晕了。就是很简单,"这里是电源开关,一按就开机,号码再一拨,通了",老太太一听,"那我也用得来"。

善导大师解释三部经,都是依据"本愿称名",他有标准。把这种标准拿出来,谁不服呢?"这是阿弥陀佛本愿所规定的",他这种说法就很有高度,很有智慧。有标准,就铁板定钉,万世不易,任何人来都不能改动。

所以,我们学起来很简单,而且每个人都听得懂、做得到。我们越是学习,就越对善导大师五体投地地崇仰、感恩,如果没有这样的祖师来弘扬,我们就解脱无望了。

# ②引《观经疏》

下面引用了《观经疏》的几条文。

言弘愿者,如《大经》说:一切善恶凡夫得生者,莫不皆乘阿弥陀佛大愿业力为增上缘也。

这也是引用了《大经》。怎样乘大愿业力为增上缘呢?就是专称南无阿弥陀佛名号,"本愿称名"。在解释《观经》的时候,善导大师是以《大经》弘愿的立场来解释的,所以都站在《大经》的立场上。

一心专念弥陀名号……是名"正定之业", 顺彼佛

愿故。

这句话,善导大师解释得真是妙啊!善导大师的这些思想,正 定业和助业的分判,正行和杂行的分判,在蕅益大师《弥陀要解》 里都没有。

善导大师为什么有这样的分判?就是前面所讲的,立场不同。 善导大师站在阿弥陀佛本愿的立场上,他一定是从教理延伸下去, 就得到这样一个结果,所以他所讲的立场都是"正定之业"。不管 你是什么样的根机,你只要称名,不论你的心是定心还是散心,称 名的作用、功效都是"正定之业"。这是法的利益。为什么?"顺彼 佛愿故"。哪里还有事持、理持的分别?扫荡一切分别,不在这里 来讲,这也就是"本愿称名、顺彼佛愿"。

望佛本愿, 意在众生一向专称弥陀佛名。

这也是"本愿称名",很清楚。

"《无量寿经》四十八愿中,唯明专念弥陀名号得生",这也是本愿称名,四十八愿就是《无量寿经》所讲的。"一一愿言",也是有名的证文。

前面列的几条是《观经疏》中的,讲《观经》也是以第十八愿 的"本愿称名"为标准来解释的,四十八愿也是以第十八愿为标准 来解释的。

# ③引《法事赞》

解释《阿弥陀经》的时候,我们引了《法事赞》的这首偈子:

上尽一形至十念,三念五念佛来迎。 直为弥陀弘誓重,致使凡夫念即生。

这也是"本愿称名"。《阿弥陀经》虽然说"执持名号,若一日·····若七日",但是善导大师是引用了"弥陀弘誓",把它解释为"上尽一形,下至十念""三念五念佛来迎"。为什么?"直为弥陀弘誓",回归到阿弥陀佛本愿的立场上,"致使凡夫念即生"。

这样的话,让我们感到非常自在,心胸豁达。就像前面讨论的 "凡夫为本",愚人、恶人、罪人、下劣的人,这样的人是阿弥陀佛 大悲急救的对象。这些话说出来,会让我们有一种"翻身农奴得解 放"的感觉。

我们这些下劣凡夫,在圣道门来讲,要往后面排队,是靠边站的,什么时候排到我们?在旁边像讨饭的一样。净土门说:"你是正客、嘉宾。"把我们放在主席台上,我们不是"翻身农奴得解放"吗?心中就有欢喜,"净土法门凡夫为本,现在我是正机啊!我这样的人竟然是阿弥陀佛主要救度、优先救度的对象!"回去真是要蒙着被子大笑一场。"凡夫为本",这几个字是不容易得来的啊!

这就是净土门。善导大师说:"凡夫为本,把你放在第一位!"如果不在这里站队,跑到圣道门那里站到队尾,站队站错了。所以,我们要跟准善知识。

圣道门的善知识说,"口念弥陀心散乱,喊破喉咙也枉然",你还跟在后面,你排队排到哪一天啊?

善导大师说,"一心专念弥陀名号","定散随机","念念不舍者,

是名正定之业,顺彼佛愿故","善恶凡夫同沾九品",通通都往生。 然后说,"弥陀大悲于苦者,心偏愍念常没众生"就是你!"亦如溺 水之人,急须偏救,岸上之者,何用济为?"这不是天地大翻转吗? 就像部队训练,现在调转,前队变后队,后队变前队。本来我们下 劣凡夫都排在最后,来到净土门,"向后转!"倒数第一名变成第 一名了。

如果以圣道门修行,五逆凡夫要排到什么时候?现在讲弥陀救度,"向后转!"圣道门一下转入净土门,这个下下品的根机就是弥陀首先救度的对象。

所以,要把自己的根机定位在下下品。很多人看《观经》,就 盯住上上品看,"我争取上上品",这叫骄慢,还以为自己是个上上 品。当然,这不是叫你去造五逆罪,是说你要有这个自觉。《宗风· 俗谛》说"自觉愚恶,过于他人",不是让你去做坏事,而是对自己 的根机有一个深刻的认识。

前面我们把"本愿称名"和事持、理持作了一个比较。当然,这种比较是从法上来说明的,不要误解。而这种比较也是客观的,因为"本愿称名"是站在弥陀修德的立场上,它就是高超,是果地法门;事持、理持是站在众生心性这个立场上,也就是性德的立场上,那就还是在因地。因地法门和果地法门是不能比的,这是如实呈现,显得说相有高有低。净土宗判教相,怎么判?就是"顺彼佛愿故",这个教相就非常高;还在讲事持、理持的时候,就会落在众生这个层面,自然就降下来了。

#### ④本愿称名为净土宗根本特色

本愿称名,为净土宗根本特色、根本基础。

"本愿称名"这四个字,内涵是非常丰富的,它的深度是深不可测的,所谓"如来智慧海,深广无涯底,二乘非所测,唯佛独明了"。这样的义理,是连阿罗汉、菩萨都测度不了的,我们干脆就省点事,直接从事相入手,所谓"理事相应,定善随机"。我们只要称念这句南无阿弥陀佛,所谓"潜通佛智,暗合道妙"。"潜"就是潜伏在里面,连我们自己都不知道,但是跟佛的智慧是相通的,念这句南无阿弥陀佛是"潜通佛智"。"暗",不明显的,自己也不知道,暗暗地就契合了无穷妙理。

所以,我们各位不要看不起自己,不要认为"我只会念这句南 无阿弥陀佛,还不够",就怕你不会念,你只会念这句佛号,你就 毕业了,恭喜啊!

前面讲了关于"执持名号"的两种不同的注释系统:

一种是蕅益大师《弥陀要解》所说的事持与理持。对于"执持名号",从众生这边理解,是有智解还是没有智解,是从事相上还是从义理上的体认方面,分出事持与理持。

另一种,善导大师这一系统,没有事持、理持的概念,只讲"本愿称名"。《阿弥陀经》里讲"执持名号",以善导大师的解释,不讲事持、理持,只说"本愿称名",这是顺了阿弥陀佛的本愿,"直为弥陀弘誓重,致使凡夫念即生"。

这两种对"执持名号"的解释,反映出两种不同的系统,也是两种不同的传承。

我们修学佛法,一定要依据法门的传承。善导大师站在阿弥陀佛本愿救度的立场上,他不会落在众生的层面讲称名的方法、果位的高低,对这些说得很少。他是站在阿弥陀佛本愿救度的高度上,讲理事相应、定散随机、义不零落,这种解释就显得非常高妙,他的角度、视野、高度就不一样。当然,净土宗法门的传承,是依据善导大师的"本愿称名"。

两条路线,会得出不同的结论,也有不同的展现方法。蕅益大师从一开始就解释事持、理持,他是站在圣道门的立场上,站在凡夫性德的立场上;善导大师是站在弥陀修德的立场上。所以他们对"执持名号"展开不同层面的解释。

"一心不乱"的解释也不一样。善导大师没有划分事持与理持,对"一心不乱"的解释是非常简单的。因为从"本愿称名"这个角度来解释,就不会在众生这边讲很多,不会让我们觉得很难。

当然,从通途教理也开展不出"本愿称名"这样的根本教理基础,几乎没有这样的概念,只是偶尔会说到;但是作为教理根本,还是没有的。比如《弥陀要解》也说到"非心性之极致、持名之奇勋、弥陀之大愿,何以有此!"这里说到了三点:心性、持名和弥陀大愿,对弥陀本愿也是有所涉及。虽然也讲称名,讲弥陀本愿,但是分为三方面来解释,这样力道就弱了;再从众生心性这边强调得

比较多,这样我们看起来就模糊。而善导大师就说"本愿称名"。

讲说净土法门,对法义展开得是否纯正,从哪里去分辨呢?就看是不是专门从"弥陀本愿"的立场来展发。如果对法义有一定的熏习,一听就知道它的味道怎样,法义上有没有掺杂就能感受到。假如一本著作,虽然标着善导大师的名字,可是里面讲了很多事持、理持方面的话,那就可以断定,这不是善导大师写的,因为按照善导大师的路线,不可能讲这些。

就像两个人从同一地点出发,走的不同路线,一个走南线,一个走北线,南线是水路,北线是陆路。那么走北线陆路所看到的风景,和走南线水路看到的风景,肯定是不一样的,他们对一路上风景的解释一定会不一样。如果走北线陆路的人,讲的是南线水路的风景,或者南线的人讲的是北线的风景,那肯定乱了,不会这样。

所以,善导大师站在弥陀本愿救度的立场,解释"一心不乱"一定不会那么玄妙,不会出现事持、理持这样的概念。对法义有感受和把握,你就能判断出来。

关于"本愿称名",是一个大的课题,我们在这里不能展开。 大家可以看《净土宗之特色》这本小册子,里面列了很多法语,都 跟"本愿称名"相关。

# (4) 称名如实修行

"称名如实修行",也是针对"执持名号"展开的。

"称名如实修行",不是从事持、理持来的,而是从"本愿称名"来的。如果是从事持、理持来的,就很难讲"称名是如实修行"。通途要怎样达到如实修行呢?就是理持,破无明、证法身,那个时候才谈得上"如实修行"。如果仅仅从众生这一边讲,称名怎么能跟"如实修行"结合在一起呢?不可能有这样的展示。

#### 《往生论》言:

称彼如来名,如彼如来光明智相,如彼名义,欲如实修 行相应故。

这四句很优美,意义非常好,讲的境界也非常高,我们经常引用。在净土宗的教理当中,这段话非常重要,也给我们很大的信心。这是《往生论》"五念门"当中的第二门"赞叹门"。

什么是"如实修行相应"?"本愿称名"就是"如实修行相应"。

如果从事持、理持的观念出发,达到"理一心不乱",就是豁破无明,这才有资格说"如实修行相应";不然,烦恼没有伏断,就会怀疑念佛是否管用。所以,这种解释和龙树、天亲、昙鸾、道绰、善导一系的解释是不一样的。

天亲菩萨《往生论》"称彼如来名,如彼如来光明智相",彼阿弥陀如来光明智慧之相,就是善导大师所释的"佛光普照,唯摄念佛"。

"如彼名义",阿弥陀如来的名号有什么意义?就是本愿救度。 因中的本愿,规定了称名往生的行法,所以,我们按照阿弥陀佛 名号的本来义理,就是顺了佛的本愿,这样就是"如实修行相应", 往生就确定了。

第一句,"称彼如来名"五个字,就是口称彼阿弥陀如来的名号,也就是念南无阿弥陀佛,《观经》下品就是"称彼如来名"。为什么要"称彼如来名"呢?为什么列这五念门呢?第一"礼拜门",就说"为生彼国意故",我们礼拜阿弥陀佛,是为了往生极乐净土。

为什么要建立赞叹门?第一,"称彼如来名",是为了"欲如实修行相应故",之所以要"称彼如来名",是为了达到如实修行。就是说,称念阿弥陀如来名号,就能如实修行,为了这个目的,才"称彼如来名",不是为别的。第二,如果不"称彼如来名",恐怕不能如实修行。"欲"是一个目的、愿望。为了达到如实修行相应,一般人就要"称彼如来名"。如果是大菩萨,已经破无明证法身了,已经得无生法忍了,他们的修行就是"如实修行相应"。我们这样的凡夫,要想"如实修行相应",就必须"称彼如来名"。如果不如实修行相应,就不能解脱生死轮回。我们修行,就是要"如实修行相应",这是一个基本的要求;不然的话,就是人天善法、人天果报,那都是颠倒,都是虚伪,无法脱离轮回。

修行人最基本的,要"如实修行相应"。为了达到目标,"欲如实修行相应故",有什么好的方法呢?"称彼如来名",就这么简单。

"称彼如来名"是方法,也是起点,很简单。要达到的目标是

"欲如实修行相应故"。这个利益非常高超,目标也非常高远,可是方法就这么简单。理由在哪里呢?就在中间两句:"如彼如来光明智相","如彼名义"。"彼如来名号"不是空空荡荡的,不像一般人的名字。彼如来的名号,是彼如来光明的智相,是阿弥陀佛的光明,是阿弥陀佛的智慧,阿弥陀佛的光明智慧,就浓缩为一句南无阿弥陀佛。"如"就是契合、顺应,称念阿弥陀如来的名号,就跟阿弥陀佛的光明智慧吻合,这样才能称为"如实修行相应",才能实现这个目标。

"如彼名义",彼阿弥陀如来的名号,有甚深无量微妙不可思议的功德、力用,我们称念阿弥陀佛名号,能够和这个名义相应, 所以是"如实修行相应"。

中间两句是理由。

上面大略地说了一下,下面我们来分析。

## ①下劣凡夫凭自力无如实修行

如果就我们下劣凡夫本身的根机来讲, 凭我们的自力, 不可能做到如实修行。

对"如实修行"四个字,我们要稍作解释。

## 契合实相而行

"如",契合。"实",实相。

契合实相而行, 谓之如实修行。

"如"就是契合,它的意思很深,这个字很难讲清楚,"如如不动""如是"等等。"如",在这里就是契合。

"实"是实相,真如实相,真理实际。这个"实",也很难说清楚。要用许多话来说明,言多义浊,话讲多了,道理反而模糊。"如实"两个字,你反复读,反复念,心中就会有点感受。

"如实修行"就是契合实相,契合真理实相,按照真理实际的本来面貌修行,也就是与真理完全相应的一种修行,完全随顺了真理,跟真理实际完全相应的状态,这叫"如实修行"。

凡夫起心动念,完全是违背真理的,我执我见,邪念妄想,不顺法性,像这样的罪业凡夫,怎么能做到如实修行呢?如实修行的境界是非常高的。以禅宗来讲,如果没有开大悟,就免谈;"悟后起修",大彻大悟之后还未必能修得到。这样对凡夫来讲如实修行,就免谈了。

## 初地以上菩萨证真如而起行

初地以上之菩萨, 证真如而起行。

如实修行,如果按照通途教理,是初地以上的菩萨证真如而起行。已经证悟了真如之理,也就是破无明之后所起的修行,就是如实修行。

## 法藏菩萨之修行

法藏菩萨之修行。

以净土门来讲,法藏菩萨当初的修行就是如实修行。《往生论 注》言:

从菩萨智慧清净业起,庄严佛事,依法性入清净相,是 法不颠倒,不虚伪,名为"真实功德"。云何不颠倒?依法性、 顺二谛故。云何不虚伪?摄众生入毕竟净故。

《往生论注》语言非常简洁、美妙,给人一种美的享受。

如果读古文,你就把《往生论注》反复读,什么都有,义理、文辞都是一流的。高人就是高人,"非常之言不入常人之耳",这本书写得特别好。这些话读起来,真的是一个字不能加、一个字不能减,而且有很大的穿透力、感染力。多读几遍,这种语言有很大的力量,给你很庄严的感觉。

这段话是讲法藏菩萨当初的修行,这里把功德分为真实功德 和不实功德。

真实功德,"从菩萨智慧清净业起,庄严佛事,依法性入清净相",一切大菩萨都是这样,但这里是特指法藏菩萨的智慧清净业。不论是凡夫还是菩萨,都会造业,但是菩萨造的是智慧清净业。

由智慧清净业而起的作用,就是"庄严佛事",这四个字虽然 很简单,但它的意味很深长。"智慧、清净",这些词放在这里,都 会给我们极大的加持,不能简单地读过。

凡夫就是疑惑颠倒、染污不净,三业是从颠倒、染污心而起,"以诸恶业而自庄严",庄严地狱。由于你造业更多,地狱里的刀

山剑树更多了, 你把地狱庄严了, 这不是庄严地狱吗?

菩萨是"智慧清净业起,庄严佛事";凡夫是颠倒染污业起, 庄严地狱,庄严恶业。

菩萨是"依法性入清净相",这话读起来很舒服。"依"就是随顺、依从。随顺了法性。因为他的业是依法性,所以他能入清净之相。

而我们所做的一切,都是染污相、颠倒相,不依法性,不顺法性。这些要反过来看,就能了解。

"是法",就是菩萨所起的业,菩萨所修的行。"不颠倒,不虚伪,名为'真实功德'"。

"云何不颠倒?"因为"依法性、顺二谛故",所以不颠倒,依顺 法性。

"依法性"后面加了一句,"顺二谛故",避免小乘所解释的偏真但空。"偏真",偏于真谛"空"这一方面。而菩萨所修的是顺二谛。"二谛",就是缘起和性空,俗谛和真谛。真俗是不二的,菩萨不会偏到一边。缘起就是俗谛,性空就是真谛,两者是一致的,这样才能发挥作用。

"云何不虚伪?摄众生入毕竟净故",能够摄受众生,不虚假。 "不虚伪",是说它的功能、作用是实实在在存在的。这个"虚伪", 并不是说假话骗人。因为菩萨以"智慧清净业起,庄严佛事",这 样所形成的功德,就有这种作用,能够摄受众生,入清净之相,能 够摄受众生,自利又利他,让众生进入毕竟清净的极乐净土。摄受 众生往生净土,必须顺二谛才有这种作用。因为摄众生,众生是在 世俗谛当中,属于世间的。

如果不顺世俗谛,怎么能摄受众生呢?像阿罗汉灰身灭智,常 住寂灭当中,他们就不能依法性、顺二谛来摄化众生。菩萨摄众 生,如果不是顺着真谛,怎么能够摄众生入毕竟净呢?

依法性、顺二谛,这两方面贯通了,这样能达到不颠倒、不 虚伪,这就是如实修行。如实修行的效果,能够"摄众生入毕 竟净"。

## 极乐菩萨之修行

极乐菩萨之修行。

这个"如实修行"是极乐菩萨的修行。《往生论》说了国土 十七种庄严、佛八种功德庄严、菩萨四种功德庄严。极乐菩萨的四 种功德庄严,这四种正修行就是如实修行。

云何观察菩萨庄严功德成就?观察菩萨庄严功德成就 者,观彼菩萨有四种正修行功德成就,应知。

这是《往生论》的原文。下面是昙鸾大师的解释,这种解释非 常简略,干净利索。

真如是诸法正体。体如而行,则是不行;不行而行, 名如实修行。体唯一如,而义分为四。是故四行以一"正" 统之。

"真如",也就是真如实相。

"诸法正体",一切万法的正体。"正体"就是根本的体性。"体",有正和不正。比如一本书,如果从形状来看,可以说它是一个立方体,这是形体;如果从它的材料来看,是木质的书,这是指它的质体;如果从它的文句来看,这本书是由语言文字构成的,这是书的义理。这些体,都是浅表的层次,它的正体就是当体,它的根本、本来的体性是真如,是空性。不论怎么解释,形状、纸、文句,所有这些,都是在表浅的层次来说明的。如果就"正体"来讲,就是真如,一切万法都是真如实相的体现,这叫"正体"。这个"正"字,给人感觉非常大气,其大无外,无所不包,所有一切,万法真如的正体,全部讲完了。

一切万法的体性都是一个体,除此之外,就可能多个体。比如佛像,木头做的是木体,铜做的就是铜体,这没讲正,都讲偏了。不论是木头做的佛像,还是铜做的佛像,所有的体都是"真如实相",这样讲,就没有任何遗漏在外,至大至刚,圆满无余。

"正体",整个宇宙、十方三世充塞无余。这两个字的能量,含 摄量特别大,这才叫"正"。"正",不光是正邪、正歪来比,这个 "正"的力量特别大,充斥一切。

"体如而行,则是不行;不行而行,名如实修行","体如而行"也很难表达,"体"就是身体、体会、体验,"如"就是真如、诸法正体。"体如",就是和诸法的正体,和真如实相成为一体,这叫"体如"。所有世间万法,一切万象,山河、草木、宇宙星汉,一切善恶等法,跟它完全一体,这叫"体如"。"体如而行"就是随顺。

比如说春天到了,春天跟草木是一体的,春天生出草木,不是一个个去种的,而是自然地草木就生发了,就欣欣向荣了,这叫"体如而行"。

菩萨大慈悲心、大智慧心,和所有一切万法的本体,和真如实相是成为一体的,没有分别的,没有一点点遗漏在外,没有一点点间隔。这样,他所修的行,一切起心动念,起起落落,生生灭灭,过去未来,都完全和法界融为一体。在一体的大前提下,星河的运转,哪怕大千世界的生成到破灭,宇宙大爆炸,在菩萨"体如而行"的大心当中,都是寂然不动的。

"体如而行,则是不行",他没有什么行不行,因为他本来就跟 万法一体,还有什么行不行?一体,就没有行了。比如,你坐上火 车,跟火车成为一体的时候,你就看不到这列火车在跑;你站在路 边,成为两个的时候,你就看到火车在跑。你坐在火车上跟它一体 了,你哪能看到它跑不跑呢?不行而行,这是简单的比喻。

如果我们跟真如的本体分开了,由于妄想分裂出来了,当然就不能达到"不行",我们觉得是自己在修行。如果我们跟它一体, 当然也就感受不到这种行,因为是一体的。何况这个体是其大无外的,它也没有任何参照背景,它完全充斥。

"不行而行",虽然讲"不行",但是并不是死灭的状态,它随顺法性,由智慧清净业自然生起,不行当中有行,这个行就叫"如实修行"。这是非常高的境界。

禅宗讲"称性起行","不修而修,修而不修"。要称性,这个

"性",就是所谓"如",法性、真如是一样的。《法华经》说:"诸 法从本来,常自寂灭相。"一切万法本来是寂灭的,既然是寂灭的, 哪有什么行不行?连生灭都谈不上,这是本来,也就是诸法正体, "是法住法位,世间相常住"。世间相,我们看起来生生灭灭,可是 佛菩萨能够"体如而行",跟万法一体,世间相在佛菩萨看来,就 是"世间相常住",没有生灭,这都是高位菩萨的境界。

"体唯一如",这个"体",是"诸法正体"的"体",和"体如而行"的"体"是不一样的。"体如而行"的"体"是动词,"诸法正体、体唯一如"的"体"是名词。诸法的正体都是一个,就是"一如","如"就是"一"。

"而义分为四",义相分为四个方面来说明,叫"义分"。

"是故四行,以一'正'统之",虽然分为四个行,这四个行都是从"诸法一如"的正体,从不同角度的解释,所以这四个行都叫正行。前面说了,菩萨有四种正修行功德成就,用一个"正"字来统摄四种行,叫"四种正修行",是要表达这个意思。"正"的意思很深。东西放得正不正,是偏了还是歪了,我们坐得正不正,路线走得正不正。但这里讲的"正",就不是一般的正了,而是包含了一切。"以一'正'统之","统"是统帅的意思。《往生论》讲了菩萨的四种修行:不动遍至德、一时遍至德、无余供佛德、遍示三宝德。这四种都是正修行,这四种以一"正"统之,这四种正修行都是一个"正"。为什么叫"正"呢?因为这四种修行都是顺了诸法的正体,是"体如而行"的,这样的修行是"不行而行",是"如实

修行"。

善导大师讲的五种正行,也是"体如而行",以一"正"统之,境界也非常高。

五种正行,第一是读诵正行,我们读诵净土三部经,这三部经 所诠释的是阿弥陀佛的名号,就是真如实相,所以,读诵这三部经 就是正行。因为所读的经典是"正",然后规范了我们能读的行也 是"正"。如果读世间的书,能叫正行吗?跟真如实相根本就扯不 上边,读世间书再怎么正都正不了。

第二是观察正行,观察西方极乐世界,极乐世界三种庄严功德都是真如实相,所以我们来观察也是正行,也是"如实修行相应"。

第三是礼拜正行,礼拜的对象是阿弥陀佛,是真如实相,我们来礼拜才是正行。如果礼拜土地公公,就不是正行了。有些人礼拜大仙之类的,都不知歪到哪里去了。我们所礼拜的对象是阿弥陀佛,所以是正修行,也是"如实修行相应"。

五种正行,都是"如实修行相应"。

## 凡夫无如实修行

如实修行不容易啊。如实修行是地上菩萨的修行,是法藏菩萨的修行,是极乐世界大菩萨的四种正修行,我们凡夫哪有如实修行呢?

这里引用了三条文。《往生论注》这条文,讲得很透彻,跟前

面那一段是翻对的。

《往生论注》言:

从有漏心生,不顺法性。所谓凡夫人天诸善、人天果报,若因若果,皆是颠倒,皆是虚伪,是故名"不实功德"。

"从有漏心生",众生所修的功德,是从有漏心所生的。"有漏" 就是染污,就是颠倒。

"不顺法性。所谓凡夫人天诸善、人天果报,若因若果,皆是颠倒,皆是虚伪,是故名'不实功德'",凡夫哪有"如实修行相应"?哪有如实功德?都是虚伪的,都是颠倒的。"虚伪",就不能究竟解脱生死轮回,就不能"摄众生入毕竟净",不能达到涅槃家乡,这就是虚伪。修到最后竹篮打水一场空。不是说你故意去骗人,你很认真,但是最后还是虚伪,是一场空。努力精进修行,到最后,解脱生死一场空,这不是虚假的吗?"颠倒",不顺法性就是颠倒,没有契合真如正体。讲"正",哪里有正啊?

诸法实相、真如实际就是"正"。以净土门来讲,这句名号、极 乐净土就是"正"。

《安乐集》言:

真如实相第一义空,曾未措心。

"真如实相"是诸法正体,是"第一义空"。但是,我们修不来。 "曾未措心",从来就没有跟它碰上过。

《观经疏》言:

虽起三业, 名为杂毒之善, 亦名虚假之行, 不名真实

业也。

昙鸾、道绰、善导,三师一脉相承,都讲众生这边没有如实修 行,都是虚假的。

现在好了,真如实相,我们"曾未措心",可是借用这句名号,念念执持名号,念念就是真如实相,就是"如实修行相应"。如果靠自力,我们不可能跟真如实相契合,可是这句名号就是真如实相。

真如实相本来是无法把握的,心不可思,言不可表,再有智慧的人,文殊菩萨也讲不出来,维摩诘大士也是默然杜口,"此处不可说",心思不能及,言语不能表,言语道断,心行处灭。

法藏菩萨之所以伟大,这个法门之所以殊胜、超越,就是把这个不可说、不可见、不可思的实相,成为一个可说、可称,可以让我们抓得住、看得见,可以来执持的名号,让我们来称念,这个不得了。这是法界的大发明,这个"产品"不得了。十方诸佛也不能把这个实相捏出来给你啊。就像虚空,空的怎么给你?你拿不到啊。

法藏菩萨真了不起,把真如实相成为六字名号给我们,只要称念这句名号,就可以契入真如实相,让一切众生可以如实修行相应。"摄众生入毕竟净",从娑婆苦恼的此岸,架一座桥,让我们到极乐世界的彼岸。

除此之外, 娑婆秽土跟净土之间, 是没有桥可以过去的, 除非你自己证悟无生法忍, 就可以进入涅槃境界。现在, 阿弥陀佛就在

娑婆世界和极乐世界之间,如同在势不两立的光和暗之间,架了 一座桥。用六个字,可以从这个娑婆苦恼界跳到极乐涅槃界。

圣道门的修行,一般都是相对的,有"我"就不可能"无我"; 有烦恼,当下就不可能是涅槃;造业,就是轮回的果报。可是阿弥 陀佛这个救度的法门,在有"我"、有分别、不断烦恼的情况下,能 让凡夫得涅槃分;有"我"的时候能达到"无我"的作用;有分别 的时候,能达到契证无分别的境界。念念求生心很强,就可以往生 到无生的报土。昙鸾大师说,"如冰上燃火,火猛则冰解,冰解则 火灭",这不可思议啊!

如果仅仅讲圣道法门的道理,比如真如实相,"言语道断,心 行处灭",这些固然不可思议,但是,把这个不可思议的实相,成 为能够看得见,能够接触到的名号,这才是真正的不可思议。

比如,阴间跟阳间,阴阳两隔,如果能把阴间的人调出来,让你看得见,让你可以跟他走,这不是不可思议吗?娑婆跟净土是秽净两隔,是隔开的,可是阿弥陀佛有本事,成就六字名号,把秽净两土接通了。

比如有两只苍蝇,第一只"开悟"了,怎么开悟了呢?它看见玻璃门,"哎呀,外面的风景真是好",有湖水,还有花草树木,外面一片光明,空间那么大,前途无量,看得很清楚。它确实看到了,这就是开悟了,对所有的东西看得很清楚,讲得很清楚,很明白。但是,它被一张玻璃门挡住了,怎么飞也飞不出去。所以,只看到是没有用的。

大彻大悟的人,还是凡夫。虽然大彻大悟,但是无始劫来的业障门把你挡住了,你自力修行,就像苍蝇靠两只小翅膀,怎么飞也无法冲破玻璃门。冲不破,你还在娑婆世界,所以大彻大悟仍然是凡夫。

还有第二只苍蝇,它连玻璃门都没碰到,也没看到外边的鲜花、绿草。但是它运气好,旁边有人给它挖了一个孔,有个管道,它顺着这个小管飞出去了。

六字名号就像那个管道,净土门的行人,即使在黑暗的房间里,像第二只苍蝇一样,没有玻璃门,虽然看不见外面的景象,可是一旦飞出去,就能受用外面的清风、阳光,可以停在花草上,好不快乐。回头一看,"我那个开悟的师兄怎么还在玻璃门上趴着?你出来啊!""我出不去啊,我看得到,但我出不去。"看得到,但受用不到,它被业障的玻璃挡住了。"旁边有个孔。""不行,那里黑乎乎的。"

念佛法门"潜通佛智,暗合道妙",我们宁愿做那只顺着孔飞出去的苍蝇。当然,不是我们厉害,我们在这黑暗的房间里,业障的墙把我们堵住了,跟外面极乐世界的广大空间是隔开的,阿弥陀佛六字名号就给我们穿了一个孔。如果靠自力修行,即使看得很清楚,也是白看。

### 欲如实修行相应故

双显二意: 称名即能如实修行相应, 不称名即不能如实

修行相应。相应者,相应于实相。

"欲如实修行相应故","欲"就是想要修行相应,那就要称名。

"双显二意",称名有两个意思:第一,称名就能如实修行相应。为了达到这个目的,才"称彼如来名"。第二,不称名就不能如实修行相应。所以要"欲如实修行相应故",来称念彼佛的名号。"相应"是相应于实相。

也有人讲,"你要相应,就要跟法藏比丘一样,发四十八大愿", 天亲菩萨没有这样说。天亲菩萨说,"称彼如来名"就是"欲如实 修行相应",这就可以了。

### ②称名即是如实修行

称名即是如实修行。这个也有两种状况:一是如实修行,二是 不如实修行。我们这里是讲如实修行。

这个如实修行有两种理由。第一,"如彼如来光明智相",第二, "如彼名义"。这虽然是两句话,但是它们之间是关联的,能"如彼 如来光明智相"就是"如彼名义",能"如彼名义"也一定是"如彼 如来光明智相"。

一由"如彼如来光明智相"。

"如",契合,相应,随顺。

彼如来光明智是何等相?

"彼如来光明智"是什么样的相呢?"如彼如来光明智相",就

是随顺着阿弥陀佛的光明智慧。

"相",一般解释为相状,这里理解为作用、功能、意义。称念 弥陀的名号,是随顺了阿弥陀如来的光明和智慧;顺了这种作用,让他的光明智慧在称念弥陀名号的人身上起作用,这就是如实修行。弥陀的光明和智慧,与真如实相契合,完全是一体性的。

#### 经释

《往生论注》言:

佛光明是智慧相……能除十方众生无明黑暗。

我们看佛菩萨像都有背光,表明佛菩萨有智慧。这个智慧到了极点,智慧为体,一定有它的相状反映出来。人没有智慧,没有智慧就没有背光:真有智慧了,肯定就有光,光明是智慧之相。

释迦牟尼佛晚上坐在树林里,给孤独长者要去迎请,佛就放 光照耀他。给孤独长者一看,黑夜里的光怎么这么大,以为是天 亮了,就顺着光走过去,看到释迦牟尼佛坐在树下,整片树林照 得光芒四射,特别柔和。佛光不可思议,佛的光可以放大,也可以 缩小。

# 《小经》言:

彼佛光明无量, 照十方国无所障碍, 故名阿弥陀。

阿弥陀佛之所以称为阿弥陀佛,是因为他的光明有这样的作 用,这就是称名如实修行。

# 《观经》言:

光明遍照十方世界,念佛众生摄取不舍。

下面几段是善导大师的解释。这种解释特别能说明阿弥陀佛的光明智慧是怎样的相状。阿弥陀佛的智慧显现为光明,或者说阿弥陀佛超越十方诸佛的智慧光明,体现在哪里?下面这些法语就是讲这些。

善异大师言:

1彼佛光明无量, 照十方国无所障碍, 唯观念佛众生摄取不舍, 故名阿弥陀。

为什么叫作阿弥陀佛呢?是因为光明无量。无量的光明"照十方国无所障碍",他唯一去寻找念佛众生,摄取不舍,所以叫作阿弥陀佛。阿弥陀佛的光明智慧所显现的作用,就是摄取念佛人,唯独摄取念佛人。

下面几条, 意思是一样的。

2但有专念阿弥陀佛众生,彼佛心光常照是人,摄护不舍: 总不论照摄余杂业行者。

3佛光普照, 唯摄念佛。

4—一光明相续照,照页念佛往生人。

5不为余缘光普照, 唯觅念佛往生人。

6唯有念佛蒙光摄, 当知本愿最为强。

这六段法语,显示阿弥陀佛的光明唯一寻觅、照耀、摄取、保护念佛人而不舍;杂行杂修的人不照、不摄、不护。这就是弥陀"光明智相",他的光明智慧显现的相就是这样。

### 如彼如来光明智相

根据上面几段法语,下面略说有九种相。有关弥陀的光明,如果引用净土三部经或者其他相关的法语,还有更多。这里列了九点,第七点"唯摄念佛"是最主要的。

第一,本愿相。"唯有念佛蒙光摄,当知本愿最为强",这是从 因地来讲的。阿弥陀佛的本愿是指第十八愿、第十二愿,是因中本 愿成就了这样的光明和智慧。

接下来八种是果上光明的作用相状,其中二、三、四、五这四点是就光明本身的相状来说的,六、七、八、九这四条就光明的作用来说明它的相。

第二,无量相。无量,一般人觉得就是很多。这里讲的无量,不光是多,不是多少的"无量",而是超越了一切量。凡夫生活在一个有量的世界当中,大小也是量,轻重也是量,多少也是量,质量好、质量坏,数量,质量,所有一切都是量。可是阿弥陀佛是无量的,阿弥陀佛的无量不可以用任何量来衡量。"有量诸相蒙光晓,是故稽首真实明",这是昙鸾大师说的。因为众生都是有量,有量就有限,就有一个量度。阿弥陀佛无量光一照,就破除了种种量上的分别,没有差别见。"无量"是总说。

第三, 无碍相。无碍的光明, 无碍就是没有障碍。

第四,相续相。相续就是没有间断。

第五,遍照相。遍照就是没有任何照不到的地方。相续是时间

性的,遍照是空间性的。

第六,唯觅念佛相。本愿成就无量的光明,没有障碍的光明,相续不舍的光明,遍照无余的光明,起什么作用呢?就是这种作用:唯觅念佛。"觅"是寻找,仔细地寻找。

第七,唯摄念佛相。寻找到念佛的人,然后摄取不舍,寻找到 了就摄取。

第八,摄取不舍相。摄取后就不舍离。

第九,除无明黑暗相。由于寻觅、摄取不舍的关系,能够除灭 我们的无明黑暗。

下面几条说得稍微繁琐一点。

本愿是因相,余八为果相。

果相中,无量为体;余七为用。

用相中, 无碍为总, 余六为别。

前四,约法摄机功能;后二,约机受法得益。

摄取不舍约此土, 现生护念, 临终来迎。

"摄取不舍约此土", 摄取不舍的利益是对我们娑婆世界的。

"现生护念,临终来迎",这两点都是摄取不舍。平生的时候,佛摄取不舍的光明护念我们,临终来迎也是这个摄取不舍的光明。

除无明黑暗通二土: 此界灭其果缚, 破疑除罪, 令业消智朗, 明信佛智; 往生灭其本因, 究竟除灭一切无明烦恼, 成无上正觉。

这是此土和净土,两土都有除无明黑暗。在此界秽土,我们念佛,佛的光明怎么除我们的无明黑暗呢?

"灭其果缚",在娑婆世界灭无明,是灭无明黑暗的果报,因为这个果报会系缚我们,让我们在三界不能出离。所以在娑婆世界,我们称名是灭其果缚,不受这个无明黑暗的果报。

"破疑除罪",破除我们的疑心。疑心就是无明、黑暗。比如说某件事情,真相没有大白,心中还在怀疑、猜测。如果真相大白了,那不就是光明了吗?心中就没有怀疑了。有怀疑,就是黑暗;有罪业,也是一种黑暗。"破疑除罪",称念弥陀名号,能破除我们的疑惑心。

"令业消智朗", 弥陀的光明破除我们的疑惑, 除灭我们的罪障, 让我们业消智朗。经常念佛, 业障消除, 智慧明朗, 能够明信佛智。这是在娑婆世界除无明黑暗的利益。

"往生灭其本因",到净土就更究竟了。这个"本因",是究竟 无明,生相无明、根本无明。能够究竟除灭一切的无明烦恼,成为 无上正觉,这是在净土的究竟利益。

以光明名号摄化十方, 但使信心求念。

光明和名号成为一体,经常称念弥陀名号,光明的调化使得 我们渐渐生起信心,"使信心",就是破疑。

门门不同八万四, 为灭无明果业因。

利剑即是弥陀号,一声称念罪皆除。

凡是佛教的修行,不论哪种法门,都是要灭除我们的无明。无

明分为三方面:果、业、因。一般说"由因而造业,由业而生果"。 这里的用词倒过来了,先说果,再说业、因。这是有次第的关系, 这个果已经现前了。比如治病,首先让你止痛,因为果报现前很痛 苦,先解决这个,然后再把病根拔掉。阿弥陀佛这个法门,以及种 种其他法门都是这样。首先灭无明之果,先把你轮回的果断掉,然 后再逐步断除。这是讲一般的法门,八万四千法门。

净土法门,"利剑即是弥陀号,一声称念罪皆除",这是显示名号非常猛利,作用非常大。"一声称念罪皆除",也是除果上的业缚,并不是说因地的微细无明都除掉了;如果微细无明都除掉,我们现生在此土就是圣人了,就成佛了,不是这样的。

微尘故业随智灭,不觉转入真如门。

到了极乐世界,"微尘故业随智灭,不觉转入真如门"。"微尘" 代表数量多,代表微细。"故业"就是储存在我们阿赖耶识当中累 生累劫所积累的罪业。"随智灭",到极乐世界,净土的光明一照, 罪业全部灭除了。"不觉转入真如门",不知不觉转入"真如门", 证入了真如实际、涅槃果德,这才究竟灭除了无明。

由这几段文说明"除无明黑暗通两土"。

我们看善导大师的法语就知道,专修念佛就是"如实修行相应",就是"如彼如来光明智相"。为什么?因为阿弥陀佛的光明唯摄取专修念佛的人,不摄一切杂业行者。所以,专修念佛跟阿弥陀佛光明摄取的频率完全相应,就是如实修行。

反过来讲,杂行杂修,漏落在弥陀的光明摄取之外,那怎么

叫"如彼如来光明智相"呢?"彼如来光明智相"是唯摄取念佛人, 唯照觅念佛人,专修念佛才吻合阿弥陀佛的光明智相,符合弥陀 的光明摄取、智慧之相。也因为阿弥陀佛本愿的成就,阿弥陀佛的 本愿是如实修行,阿弥陀佛的光明是真理的显现,也就是"如实", 无量、无碍、相续、遍照的光明也是一种如实的境界,阿弥陀佛光明摄取念佛之人,当然都是如实修行相应。

"如彼如来光明智相",总结成一点,就是专修念佛,蒙佛光明 摄取不舍,这是顺了阿弥陀佛光明智相,这是如实修行相应。

#### 如彼名义

接下来说"如彼名义"。

一由"如彼名义"。"名义",佛名所具之功能德用。彼如来名是何等义?

"名义"就是佛名所具的功能德用。"如彼名义"是按照阿弥陀佛名号本来所具足的义理、功能、作用来称名,这就是"如彼名义"。当然,我们要了解阿弥陀佛名号有什么样的作用和功能。现在一般人念佛,总是讲"我应该这样念、那样念",这都不是"如彼名义"。

下面列了一些法语。《往生论注》言:

彼无碍光如来名号,能破众生一切无明,能满众生一切 志愿。

阿弥陀佛名号本身就有这种作用和功能,如果"如彼名义"的

话,就能相信这一切;如果不相信这一切,就是不"如彼名义"。弥陀名号本来能破众生无明,也能满众生志愿,这是阿弥陀佛名号所具足的功能德用。

#### 名即法。

名本身就是法。昙鸾大师说世间的名和法有两种:一个是名 异法,一个是名即法。名异法就是名和法是分离的,一般的事情都 是这样。名是事物的名称,法就是这件事物的本身。

名异法,比如讲水,你渴得要命,你喊水,名字是喊到了,但 是嘴里还是渴的,名跟法是分离的。如果名即法的话,水的名字就 是水的本身,你喊到水,就喝到了,就不渴了。

名即法,只有阿弥陀佛的名号、佛菩萨的名号才有这种功能。 这里讲的"名即法"是说"名就是佛",不是六字名号之外还有佛, 六字名号本身就是佛。这是名号本身的含义,这就是"如彼名义"。 如果你知道名号本身就是阿弥陀佛,那么这样念佛就是"如彼名 义",就是"如实修行相应"。

如果你一边念佛,一边还想着"阿弥陀佛怎么还不来救我呀",这样名就不是法了,名跟佛两个就分开了,这样就不是"如实修行相应"。你这样念佛念到什么时候啊?你以为到临终的时候佛才来,真的来了,那个时候才是"名即法"。

其实, 佛名本身就是法。念佛的时候, 佛的光明已经照耀到我们, 佛也显现在我们心中, 在我们的周围。但是, 我们没看见, 我们的心跟佛有距离。

"名即法"是非常重要的。"名即法"很自在,希望大家多思维, 多念佛,我们要了解这个道理。阿弥陀佛住在哪里?住在西方极乐 世界,这是对的;住在念佛人心中,也是对的;但是究竟来讲,佛 住在这句名号当中。这样,我们称念起来更亲切。

阿弥陀如来方便庄严真实清净无量功德名号。

这是《往生论注》对弥陀名号一种解释性的说明,名号的含义是"方便庄严真实清净无量功德",用了十二个字。"方便"就是因中万行,以修行来庄严果上的功德,称为"方便庄严"。"真实清净",阿弥陀佛名号是真实功德,是真实的、清净的、不染污的。

如果对这些不了解,可能就会说,"我念名号,修个清净心"。 如果了解名号本身是真实清净,就不会头上安头,不会格外地再 增加一些东西。名号具足无量功德,不增不减。如果这样信,这样 了知,这样称念,就是"如实修行相应"。如果不了解这些,以为称 念弥陀名号要达到什么样的功夫,做到什么样的水准,还要积累 多少功德,这样对名号不了解,就是"不如实修行"。

如来是实相身,是为物身。

"实相"就是阿弥陀佛本身,他是证穷真理的存在。"为物身", "物"就是众生,他是为了救度众生而存在。诸法都是实相,都是 真理的显现。阿弥陀佛本身的存在既跟实相真理完全吻合,同时 又从真理当中显现出度化众生的作用和功能,所以他有"为物身" 的作用。阿弥陀佛的实相身、为物身,就体现在这句名号当中。

从法身功德来讲,诸佛都有实相身,也有为物身。对登地的菩

萨,破了无明才有某种利益可得;对阿罗汉,有某种利益来加持;如果是凡夫,诸佛为物的救度就显得微弱。

阿弥陀佛是以名号救度众生的佛,他这种"实相身、为物身" 成就了这句名号,这句南无阿弥陀佛本身就是实相,就是真理。同 时,他让我们这样的众生可以听闻,可以执持,可以蒙受光明的摄 取,这不就是为物身了吗?让我们感到方便,能够用得来。

真如实相,凡夫的心是无法跟它接触的,因为凡夫都在分别 见、分别概念当中,都是我执未断、我见没破的众生,不了解真如 实相,跟它是完全隔开的,所以无法跟实相接触。如果要想实相, 想不来;一定要想,可能疯掉了。就好像你要用手抓炭火,你是没 法抓的;如果一定要抓,你的手就被烧烂了,只有这个结局。为什 么呢?这个实相,没有为物身的方便作用,没有方便庄严来摄受, 你得不到它的利益,就像没法用手拿火。如果给你一个火铲,你就 可以拿了。

六字名号像一把火铲,它向着火的那边,不被火所烧,它本来就是实相身,实相就是它的境界;同时它是为物身,你拿着它不烫,让你能拿得住。念南无阿弥陀佛,从众生这边来讲,"南无"就是为物身,让你可以归命,让你发愿回向,让你有一个依靠的对象;"阿弥陀佛"就是实相本身。"南无",你就把阿弥陀佛的智慧火、光明火取来了,这个实相的功德就为你所有了。

比如我们喝汤,汤很烫,要用勺子去舀,不能用手去抓。圣道门的修行,要把自己的手练成钢爪,不怕烫了,才能抓住这个智慧

火,我们凡体肉胎就做不到。净土门,只要念南无阿弥陀佛就好, 就有一把火铲,非常方便。

所以,"实相身、为物身"是个发明,这句名号本身有双重作用,向着真理的一面是实相身,向着众生这一面就是为物身。这是非常善巧的。

善导大师言:

言"南无"者,即是归命,亦是发愿回向之义;言"阿弥陀佛"者,即是其行:以斯义故,必得往生。

这是善导大师对"南无阿弥陀佛"六字的解释,非常绝妙。从结论来讲,这六个字代表"必得往生",看见这六个字,就知道必得往生。如果这样来念佛,就叫"如实修行相应"。如果你念佛,"我能往生吗?恐怕不行吧!"那就不如实修行相应,不知如来名号的意义。

"南无阿弥陀佛"六个字,代表必得往生之义,我们称念,心思往生决定,这就是"如实修行相应"。

如果分开来讲,"'南无'即是归命",虽然口称南无阿弥陀佛,如果心中不归命,是"如彼名义"吗?不是。还要靠自己,没有归命阿弥陀佛,没有交出去。归命是完全交给阿弥陀佛,全部交出去。你把小命捏在自己手上,你是捏不住的,捏在自己手上就捏给阎罗王了。这个生命要押给阿弥陀佛。

"亦是发愿回向",虽然念阿弥陀佛,但是不发愿求生西方极 乐世界,这是如实修行相应吗?不是。一定要发愿回向,这才叫 "南无"。

"言'阿弥陀佛'者,即是其行",虽然念着阿弥陀佛,心想自己还没有修行,像这样的人是如实修行相应吗?阿弥陀佛就是你的修行了,你还要多大的修行啊?还看不上吗?或者念了阿弥陀佛,还在修行别的法门,那是如实修行相应吗?不如实。其他都不是如实的,这句名号是如实的。这样,心里就非常满足,圆满了。

若我成佛,十方众生,称我名号,下至十声,若不生者,不取正觉。彼佛今现,在世成佛,当知本誓,重愿不虚,众生称念,必得往生。

这是从本愿的立场来说名号的作用。

"彼佛今现,在世成佛,当知本誓,重愿不虚,众生称念,必得往生",名号有什么含义呢?名号就是"众生称念,必得往生",名 号就是"本誓重愿不虚"所成就的,这是名号本身所具足的功能和 作用,不会虚假。

如果称名了,心中还忐忑不安,也不知道"众生称念,必得往生",那是不如实修行。如果称名,知道本愿不虚,我今称念必得往生,这就是"如实修行相应",这就是"如彼名义"。

一心专念弥陀名号, 行住坐卧, 不问时节久近, 念念不 舍者, 是名正定之业, 顺彼佛愿故。 这是正定业之文。

"不问时节久近,念念不舍",就是不论时间长、时间短,总之是以"念念不舍"为原则。这句话是贯前贯后的,就是行住坐卧,

都不问时节久近。因为有的人可能有很长时间,不管多长时间,行住坐卧四大威仪,有多长时间就念多少佛,念念不舍来念佛,是这个意思。"念念不舍",不是说晚上不睡觉,一刻都不能忘记,不是的。念念不舍是一心专念,要相续念佛,同时也是我们心中归命、依靠。像孩子对父母的依恋,就是念念不忘父母,倒不是说他总记着,是很自然地念念不舍,总是要靠父母。我们要像小孩子依恋父母一样来念佛,这就对了。

弥陀世尊本发深重誓愿,以光明名号摄化十方,但使 信心求念,上尽一形,下至十声、一声等,以佛愿力,易得 往生。

这也是讲名号的意义。名号就是光明,这种光明摄化十方众 生,使我们从弥陀的本愿生起信心。

这样,念佛是怎样念呢?是一辈子念佛。如果念了几句就不念了,那不叫"如彼名义"的念佛。一旦念佛,就一辈子不改变,一信信到底,一愿愿到底,一念念到底,这是"上尽一形,下至十声、一声等",这叫"如彼名义"的念佛。

"以佛愿力",念佛就是乘佛的愿力,这就是"如彼名义";如果念佛还要靠自己的力量,那就没有"如彼名义",是"不如实修行"。念佛很自然就乘上佛的愿力,"顺彼佛愿故",这叫"如实修行相应"。如果不顺彼佛愿,靠自力,就不能称为"如实修行相应"。虽然称名,有不如实修行相应的,就在这里。

《弥陀要解》言:

阿弥陀佛是万德洪名,以名召德,罄无不尽。

略说阿弥陀佛名义如下:

- ①愿成不虚。
- ②名即是体。
- (3)名即实相。
- 4)名即光明。
- (5)名具万德。
- (6)名号度生。
- (7)破暗满愿。
- (8)信行一体。
- ⑨愿行具足。
- 10称念必生。

这些也可以展开,比如十二光如来,十二光也是阿弥陀佛的 名义,昙鸾大师用很好的偈语来解释。我们这里就列了这些,跟前 面对照来看。

这十点,是根据前面的文句抽列出来的。第一点"愿成不虚" 是从本愿救度的立场上讲总的意义,第二、三、四、五这四点是讲 名号"实相身"的意义,第六、七、八、九、十这五点是讲名号"为 物身"的意义。为物身能够摄取众生,实相身就能"摄众生入毕竟 净"。这是前面讲的法藏比丘的愿中修行。

第一,愿成不虚。

讲阿弥陀佛名号"愿成不虚"之义。愿成不虚就是"当知本

誓,重愿不虚,众生称念,必得往生"。"愿成不虚"是名号的意义, 是弥陀本愿所成就的,决定不虚假,不会欺骗你。你念佛,绝对不 可能白用功。这样来理解,来称名,心中不就踏实了吗?这就是 "如实修行相应"。

虽然口称弥陀名号,心中不知道是本愿所成就,还以为是自己很虔诚,"我这么虔诚,阿弥陀佛,你怎么样?"还给阿弥陀佛挂个问号,这是不如实修行相应,不如彼名义,就是不了解阿弥陀佛。如彼名义要"闻说阿弥陀佛,执持名号",要听闻佛在经典里怎么说,祖师怎么解释,善知识怎么引导,这样才能"如彼名义"。

第二,名即是体。

名即是体,这是从"名即法"来的。名和体一般是分离的,可是阿弥陀佛的名号就是阿弥陀佛本身,这叫"名即体"。《观经》说"应声即现",你只要念一声佛,佛当下就在这个声音当中。

昨天看了一句话,觉得很有意义,"一呼一吸都是他",这七个字很优美。我们念佛人就是这样,我们归命阿弥陀佛,"一呼一吸都是他",这个意义很好。

第三,名即实相。

阿弥陀佛是实相身、为物身,名号本身就是实相。这些话我们 听过很多遍,但怎样能理解得更深刻?把它作为一个答案、一个事 实接受下来,相信就好了。这里面再作过度的思维、推演,可能会 很缠绕。 弥陀名号本身就是实相,这不是从理体上讲的,而是理、事都能成立。比如一本书、一张桌子都是实相,这是从理上讲的,本来一切万法都是实相,道理是这样。但是它能破你的无明吗?不能。它能救度你吗?不能。它能让你开悟吗?不能。它能灭你的罪业吗?也不能。但是名号就不一样,这个实相,你念它就能灭你的罪业,你念它就有实相的光明来摄取你,你念它就能让你到实相的净土,你念它就能让你成就实相的佛。这个实相身是以为物身作为背景,是同体的。

第四,名即光明。

名号就是光明,"光明名号摄化十方",我们称念弥陀名号的时候,当下佛光就在名号当中,就在这声音里面。

第五,名具万德。

名号里面包摄一切功德。

第六, 名号度生。

这是为物身,阿弥陀佛成为名号这种形态来度众生。

诸佛度众生都有不同的方法,其中让人印象比较深刻的方法 是吃饭,还有做梦,诸佛都有善巧。香积国土的佛,他度众生就是 请人吃饭,你越吃越欢喜,越吃胃口越开,吃得越多开悟越大。还 有的佛,度众生的方法是让你睡觉,呼呼大睡,很舒服,梦里就让 你开悟了。这些度众生的方法都很善巧。阿弥陀佛度众生的善巧 方法是名号,口念南无阿弥陀佛就可以了,任何人都可以念。

第七,破暗满愿。

这也是名号的意义,能破我们的无明黑暗,能满我们的菩提 道愿。

第八,信行一体。

这是从"六字释"里得来的,意义很好,对我们启发也很大。什么叫"信行一体"呢?"信"就是"南无者,即是归命",对于归命的众生,"阿弥陀佛"就成为我们的行。我们一心归命阿弥陀佛,即使我们还没有做任何的修行,在这个当下,佛的功德已经为我们所有,这叫"信行一体"。信顺阿弥陀佛的时候,阿弥陀佛的功德为我们所有,我们心中就拥有了这种功德,就成为一体。至于以后的念佛,因为信行一体的关系,是自然的流露;也因为信行一体的关系,必然会念出南无阿弥陀佛。如果说"我信阿弥陀佛了,我不念了",这哪有信行一体呢?

第九,愿行具足。

"言'南无'者,即是归命,亦是发愿回向之义;言'阿弥陀佛'者,即是其行",有愿有行,愿行具足,往生决定。一般讲"信愿行三资粮",六字名号里面已经圆满具足了信愿行,所以,六字名号是我们往生的根本资粮。如果不了解这些,称名就会有疑惑,也就是不如实修行:了解这些,自然就是如实修行相应。

第十,称念必生。

这是最后的结论。"彼佛光明无量,照十方国无所障碍","一一 光明相续照",这是相续光明,遍照光明。从"如彼如来光明智相" 得到的结论,就是要专修念佛,从"如彼名义,如实修行相应"得 到的结论,就是信受弥陀救度。

其实,每个众生在这个世间都是孤独的,都是独立的存在。有的人,什么都有了,他还需要什么呢?人在世间,需要得到关爱,得到关注,感到被需要,这个人才活得有点意思。但是人和人之间打交道,每一个人都是爱的贫乏者,并不是一个富裕者。让别人无条件地爱你,怎么能得到呢?

有一家养老院,生活设施特别好,一应俱全,很奢华。很多老人都是子女送来的。里面的老人有个经常性的动作,就是眼睛一直看着大门,脸上没有笑容。为什么看着大门呢?好像等着谁来看他一眼,看家人会不会来看他。所有的老人都是目光呆滞,他们要钱有钱,要吃喝有吃喝,但是缺乏被关爱,缺乏被需要。

一般人在这个世间很可怜,就像乞丐一样。男女为什么谈恋爱,还不是向对方乞讨一点爱心吗?可大家现在都处于饥荒年代,"我家里粮食也很少,只能分你一勺半勺",不都是这样吗?你向我讨,我自己也要吃饭啊,讨烦了,我就跟你离婚。都是可怜的人,可怜的人在一起能不打吗?很可怜。

讨饭也要会讨。阿弥陀佛是大富长者,阿弥陀佛对我们摄取不舍,阿弥陀佛对我们很关爱,无限的爱心。念佛人被阿弥陀佛爱得满满的,爱得都溢出来了。阿弥陀佛的光明,"一一光明相续照,照觅念佛往生人",专门照你,专门找你,专门摄取你,专门保护你,专门关爱你,眼睛看着你,从白天看到晚上,一刻也不离开。结果你不稀罕,或者不知道,你还要周围的张三、李四、王五看着

你。一个凡人一天到晚看着你,他看着你有什么意思?也不能解决你的问题。

我们被弥陀的光明所关注,被弥陀大慈大悲的眼神所关注, 是很满足的。

一个念佛人在世间,如果过多地要求别人的关爱,可见这个人念佛没怎么入心。觉得别人看不起你,要谁看得起你?阿弥陀佛看得起你还不够吗?

"人生得一知己足矣",知己只有一个,阿弥陀佛早就知道你,知道你是"罪恶生死凡夫,旷劫以来常没常流转,无有出离之缘"。虽然这样,佛还要救度你。这就是知己,人生得一知己足矣。

"足矣",不要误解。比如说做学生的,作文没写好,虽然没写好,也要有"足矣"的感觉,但还是要好好写。

念佛人和那些大学问家相比,虽然可能是无知无识的文盲,但是也觉得活得挺滋润的,因为有阿弥陀佛在心中。知识和生命是两回事,得到了生命,有知识当然更好,有学问更加庄严;如果没有生命,没有得到弥陀的真生命,就算给你一大堆知识也没什么意思。

知识很多,成为一个电脑人。我宁愿做一个人,也不愿做一台 电脑。电脑里面储存的东西很多,要什么资料就出来了,什么学问 家能超过电脑?人的学问只在某个方面,可电脑什么都有。如果你 的生命没有觉醒,再有学问也只是像一台电脑。

这个时代,物质很丰富,按理说应该是一个富裕的时代,但我

觉得这个时代比以前贫乏。为什么呢?因为缺乏爱心。物质越来越丰富,爱心越来越缺乏,人和人之间都缺乏爱心。人们之间的爱很少,而且即使有,也是不清净的,是染污的。

所以,一定要归命到阿弥陀佛那里,阿弥陀佛的大慈爱会摄 受众生。

念佛人都是大富长者,所以各位要发心。我们获得了弥陀丰富的爱,应该有布施爱心的义务,不能再跟别人吵嘴,再跟别人计较。阿弥陀佛的爱心给你了,世间的东西再让你占,这是不合理的,你要尽量拿出来。

弥陀光明遍照,摄取不舍,我们要想到摄取不舍背后那种广 大的慈爱,对我们日夜的呵护,慈眸不转地看着我们,我们不是很 幸福、很满足吗?

佛门的修行,是要如实修行的。如实修行是一个很高的境界, 大菩萨能够契证真如实相,无修而修,不行而行,凡夫不可能做 到,而称名就能如实修行相应,这给我们很大的信心和希望。既然 如实修行相应,往生也就到报佛的净土。称名如实修行,行法很 简单,就是称念阿弥陀佛的名号,但是利益非常高超,称为"如实 修行"。

如实修行建立在两点之上,一是"如彼如来光明智相",二是 "如彼名义"。这两点是相关的。

"如彼如来光明智相"是要专修。阿弥陀佛的光明智慧之相是唯摄念佛众生而不舍,他反映出的相就是专门摄取念佛的众生。

所以如果我们专修念佛,就是蒙受弥陀光明的照耀,这是和阿弥陀佛的光明智慧之相相应的,相吻合的。这种"光明智相"是阿弥陀佛本愿所成就的,所以我们称念他的名号,就被他的光明所照耀、所摄护,这就称为"如实修行相应"。

"如彼名义",是要信顺。因为阿弥陀佛的名号不是一般的名号,它是本愿所成就的名号,是以因地的本愿成就了果上名号的功德,所以"众生称念,必得往生",这是名号本身所具备的功能,也是名号本身的意思。"南无阿弥陀佛"代表什么呢?代表"你称念我,必然往生"。比如,船在河面上,代表什么?代表你乘这艘船一定可以到彼岸。这种相、这种作用显示得很清楚。所以"南无阿弥陀佛"六个字代表称念者必然往生极乐。同时,"南无"两个字,以善导大师的"六字释"来说,是归命,也是发愿回向。如果称念,但是不归命,那是不如实修行;不发愿回向,也是不如实修行。或者虽然称念,但是说"我往生不定,还要靠别的善事功德",这些通通是不如实修行。

# ③虽称名而不如实修行

虽称名而不如彼佛光明智相,不如彼名义,即非如实修 行相应。总说即是"疑杂"二字。

大家翻到《净土宗圣教集》284页。称名有两种:一是如实修行,就是专一、信顺:还有不如实修行,我们要避免。

"如彼名义,欲如实修行相应"者,彼无碍光如来名号,

能破众生一切无明,能满众生一切志愿。然有称名忆念,而 无明犹在,而不满所愿者。何者?由不如实修行,与名义不 相应故也。云何为不如实修行、与名义不相应?谓不知如来 是实相身,是为物身。又有三种不相应:一者,信心不淳,若 存若亡故;二者,信心不一,无决定故;三者,信心不相续, 余念间故。

此三句, 展转相成: 以信心不淳, 故无决定; 无决定, 故念不相续。亦可念不相续, 故不得决定信; 不得决定信, 故心不淳。

与此相违, 名"如实修行相应"。

是故论主建言"我一心"。

"'如彼名义,欲如实修行相应'者",先解释"如实修行相应"是怎样的。

"彼无碍光如来名号,能破众生一切无明,能满众生一切志愿", 名号本身有这个义,破暗满愿。"破众生一切无明",是"实相身"所 具备的功能,"满众生一切志愿",是"为物身"所具备的功能。

"然有称名忆念,而无明犹在,而不满所愿者",可是也有称念 弥陀名号,他还是有无明,也不满他的愿。我们说过,到了净土,一切无明究竟破除。这里的"无明"就是疑惑心,疑心是黑暗的。 "满众生一切志愿","志愿"指往生净土,乃至究竟成佛,究竟成佛是根本的、最终的志愿。这都是善法愿。可是有人称名忆念,仍 然有疑心,内心没有破除疑惑无明,还是懵懵懂懂、黑黑暗暗,没

有感到佛法的光明,没有感到对人生有多么大的作用,没有让他安心法喜,也不满他所愿。

"何者?由不如实修行,与名义不相应故也",是什么原因呢?因为他没有如实修行,没有如实修行是因为和名义不相应的缘故。

下面就分析了。

"云何为不如实修行、与名义不相应?"怎样的状态是不如实修行、和名义不相应呢?这个答案有所谓"二不知"和"三不信"。

#### 二不知

先说"二不知"。

"谓不知如来是实相身,是为物身",这是"二不知"。这个 "知"就是如实知,知而信,成为我们信心建立的根本。如果知道 阿弥陀佛如来是实相身的话,我们称念他的名号当然没有任何怀 疑。他是实相身,可以破除我们的一切无明,破除我们的一切妄 想。很多人担心,"妄念这么多,念佛管用吗?"这明显是不知实相 身。妄念是虚妄的,这句名号是真实的,可以破除一切妄念,根本 不用担心。

我曾经打过一个比喻。在山谷里,丢一块石头下去,云再厚,再多,石子都可以直过无碍,直接到达山谷之底。石子比喻这句阿弥陀佛。阿弥陀佛丢在云雾里,你看都看不着,一句佛号念了以后似乎没有了。妄想虽然多得像云,都盖住了,但是这块石子是直穿

无碍的,实相身的阿弥陀佛直接从你的妄想里面穿过去,没有任何障碍,不用担心。如果你了解这是实相身,就安心了。

同时,这个实相身也是为物身。阿弥陀佛救度众生的功能,不 仅是从理体上说的,而且已经显现成为一个事相,成为一个看得 见、听得着、念得出来的名号。比如做科学试验,其中的原理好比 是实相身,但是这个实相身没有把它变成实际的产品,还是用不 上。如果做成手机,手机信号传递是原理,它既有这个原理存在, 同时又变换成了可以使用的手机,原理变成了一个实际的产品。 阿弥陀佛所证悟的实相成了一个现实可用的产品,成了"南无阿 弥陀佛"六个字,有这六个字的实相身、为物身,就很方便了。

"物"是众生。"身"是一种存在,是为了众生而显现的存在, 而这样的众生是指烦恼罪业的众生。"为物身",简单讲就是"为 人民服务"的意思。如果阿弥陀佛实相的存在,只有大菩萨才可以 相应,众生根本看不见,那就没法接触了。所以他这种真理实相的 存在要为凡夫显现出来,这就是实相身和为物身两者结合,这样 我们所感受到的就是这句南无阿弥陀佛。

关于念佛能否往生的担心、疑虑,或者喜好杂行杂修,其实是对实相身与为物身不了解;如果了解了,就不会去杂行杂修。比如说"为物身"你了解了,阿弥陀佛一佛发了这样的本愿,而成就救度众生的名号,你不可能再去杂行杂修了。因为别的不是为物身,不是你所能做得到的。如果了解了实相身,不可能有怀疑,了解实相就是明信佛智。所以,正确理解实相身就会有信心,正确理解为

物身就会专修,专修和信心是一体的。

#### 三不信

再往下看, 昙鸾大师从信心这个角度来说。

- "又有三种不相应:一者,信心不淳,若存若亡故;二者,信心不一,无决定故;三者,信心不相续,余念间故",虽然讲了三个不相应,其实是一件事,是从不同的侧面来说明。这是"三不信"。
- "一者,信心不淳,若存若亡故",这个"淳"通纯粹的"纯",信心不淳厚。说他不信吧,好像还有些信;说他信吧,又似乎不信,这叫"若存若亡"。他也在修行,"今天念佛念得感觉不错,每天像这样念佛,大概我可以往生了"。然后遇到事,念得烦烦恼恼,也不怎么清净,觉得"亡"了。精进努力的时候,觉得往生有点分;懈怠软弱的时候,又觉得往生无分。大多数人都是这样,"若存若亡",上上下下。
- "二者,信心不一","不一"就是不专一,没有一个固定的、 决定性的依靠对象,拜托这个,拜托那个,也就是杂。
- "三者,信心不相续,余念间故","不相续",今天信了,明天可能不信;一会儿信,一会儿又觉得不信。修修这个法门,又修修别的法门,余念来相间,不相续。这样的事情触目皆是,很多愿生净土的人都是这个状态。
  - "此三句,展转相成",这三句的关系是互相连带的。
  - "以信心不淳,故无决定",信心不淳厚,所以他不决定。

"无决定,故念不相续",因为他对信靠阿弥陀佛不能决定专一 不改变,当然就开始变动、摇摆,不能相续到底。相续是一信永信。

"亦可念不相续,故不得决定信",今天信,明天不信;或信,或不信,这样的信能叫决定吗?当然是不决定的。

"不得决定信,故心不淳",信不决定,当然就不淳厚。

"与此相违,名'如实修行相应'",跟这个相反,叫作"如实修行相应"。相反在哪里?就是信淳、一、相续,淳厚,纯粹,专一决定,相续不改变,这样的状态就属于"如实修行相应"。

当然,前题是称念弥陀名号。称念弥陀名号本身分为两种,一是如实,二是不如实。如果你能够信心淳一,相续决定,这样称念弥陀名号,就是如实修行相应。如果你怀疑、夹杂、动摇、若存若亡,虽然念佛,但没有跟弥陀的名义相应,在怀疑这句名号,"阿弥陀佛,你到底能不能救我啊?你愿不愿意救我啊?我念你的名号够不够啊?我功德有没有满,资粮有没有达到啊?我罪业很重,妄想很多,这样念名号管不管用啊?"像这些想法都是三心二意。

"是故论主建言'我一心'","一心"这两个字说明是信心,淳、一、相续。"一"也就是淳,就是决定,就是相续。

上面这些是《往生论注》的原文。

# (5) 无样为样

下面讨论第五点: 怎样称名。

白木念佛。舍离我心。称名方法。

分为两个方面:一个是心态,一个是方法。

很多人都在方法上作过多的纠缠,方法是个策略问题,是个 技巧问题。很多人以为自己已经很虔诚了,已经拜托阿弥陀佛了, 好像心态上不存在问题了,就在方法上纠缠。其实称名号主要在 心态上面。前面讲的如实修行、不如实修行、信心,就是一个方 面。我们怎样称名?"如彼如来光明智相,如彼名义",这样称名才 对。当然,这两句话比较文言化,以实际来讲,就是要专,专一靠 倒,也就是要一心归命阿弥陀佛。

### ①"南无"即是归命

其实"南无阿弥陀佛"这六个字,善导大师解释得非常明了: 言"南无"者,即是归命,亦是发愿回向之义;言"阿弥 陀佛"者,即是其行:以斯义故,必得往生。

你念佛,一开口就告诉你跟佛的关系。是什么关系? 众生跟佛 的关系是归命的关系,没有别的关系。

归命容易吗?应该说归命是不太容易的。有时候前面归命了, 后面又拿回来了,"阿弥陀佛,归命给你,借给你的,你保存一下, 我再拿回来"。

所谓归命,就是放弃自己,把我们的一切交给阿弥陀佛。在往 生这件事情上,很多人都是归命的,尤其学善导大师净土思想,完 全靠倒阿弥陀佛。反映在日常生活当中,这个归命也要不断深入, 就是"升道无穷极"。

归命阿弥陀佛是很自在的。我们先从总体上,往生这件事完 全归命阿弥陀佛,也就是两种深信,有两种深信才有归命。

说实在的,一个人那么容易归命吗?命要在自己手上,把自己交给阿弥陀佛不容易,我们是很顽固的。人在什么情况下会归命呢?就是快死的时候,"医生,我快死了,救救我吧,我交给你了"。平常哪能交给他呢?都自己留在手上。净土宗的机深信,决定深信自己是罪恶生死凡夫,"旷劫以来常没常流转,无有出离之缘",必须到这个程度才愿意归命,不然不能归命。

归命是把"我"交给佛。"我"很狡猾,它也知道一下交给了佛,"我"就不能存在了。所以要归命的时候,他就找一个替身。好,归了,然后把善事功德一打包,"你去吧"。很多人并没有归命阿弥陀佛,他又溜回来了,他把他的善事功德乔装打扮回向给阿弥陀佛,找个替身,自己往后一退。所以,杂行杂修的人都没有完全归命,是用他的一个副产品,好像以前抓壮丁一样,花钱去买,自己就不去了。阿弥陀佛来摄取他,他就把善事功德交给阿弥陀佛,自己在家里坐着。

我们虽然说归命阿弥陀佛,但显示出来的都很倔强,也很自我,这样肯定是不够的。归命阿弥陀佛应该越来越调柔,越来越少自我。就像木头跟火一样。木头被火点燃了,木头当然就奉献给火了,火肯定是越烧越大,木头肯定越来越短。在归命阿弥陀佛的人身上所展现出来的,是佛的生命越来越旺盛,越来越鲜明,越来越

充满;自己的东西越来越少,少到最后没有了,烧完了,也就到净 土了。在日常生活当中,一个归命阿弥陀佛的念佛人应该是什么 样子,再看看我们这个样子,都有很大的进步空间。

凡夫的生命力特别旺盛,没那么老实,小风一吹又活了。你虔诚地念佛,归命阿弥陀佛,旁边有人讲你一两句不好听的话,你心里马上就不舒服了。那不是"我"又回来了吗?那不是"我"又活了吗?所以《地藏经》里讲,地狱里的众生一天到晚是万死万生,死了以后,业风一吹又活了。我们现在也是一样,说是归命阿弥陀佛了,人家说你不好听的话,马上心里生气,这一气,那个"我"又活了。你都归命阿弥陀佛了,哪有"我"啊?归命阿弥陀佛之后,说话得经过阿弥陀佛同意才能开口,不然都在打自己的小算盘。

归命是我们众生跟阿弥陀佛之间唯一的关系,也是我们今生能够达到的最高境界。一个凡夫众生修行,没有更高的境界了,甚至菩萨的最高境界没有别的了。除了归命阿弥陀佛,你还有什么?不管修什么法门,都要归命你的本尊,净土法门也是如此。

而且,"归命"两个字已经说明,我们念佛一定成佛,不需要 更多的理论证明。因为你都归命了,跟阿弥陀佛成一条命了,他是 佛,你不是佛是什么?所以你归命阿弥陀佛,跟他一条命,他是无 量光、无量寿,你必然也是无量光、无量寿;除非你没有归命。就 不用讲道理了,都跟他一体了,还能成为什么样子?

归命不是外表的行为。很多人不知道怎么归命,在那里使劲 地磕头忏悔流泪,然后修行很多功德回向,"阿弥陀佛,我归命你 啊!我这样总算归命了吧?"有人在家里设了个佛堂,供桌请回来了,拜凳也请回来了,香、油、灯、供具、水、花、果通通都布置好了,但是就缺一尊佛像。你说这个佛堂还是佛堂吗?他一看,没有佛像,干脆把自己的照片往上一放。其实我们心中的佛堂很多都是这样的,佛像不到位,或者供的是自己。这一切代表什么?有的人在佛门里修行,读了很多经典,修了很多善事功德,但是他就是没有归命阿弥陀佛。这就像设了佛堂,什么都请好了,但是唯独缺少佛像。这能叫佛堂吗?一边在那里磕头,一边在下面扳着指头算,"你看我做了什么功德,这个功德,那个功德,交给阿弥陀佛了"。等于说你这个佛堂供的是你自己,因为都是你的功德,都算到自己头上。

归命阿弥陀佛,是要把我们自己放空,不要讲我们这边,我们一无所有。可是很多人都在跟阿弥陀佛算自己的账。出家人叫作比丘,意思是"乞士",上从诸佛乞法,下就俗人乞食。乞食,钵也一定是空的,才能讨到饭。阿弥陀佛是大富长者,我们到阿弥陀佛面前也是一样,是乞法自活。这个钵就代表我们的心。心钵应该是空空的,佛才可以把它加满。结果你去了之后,端给佛看,"你看,我有诵经的功德、拜忏的功德、修行善事的功德",你都这么满了,佛怎么向你钵里放东西呢?还都是粗劣的食品,到底是你要送给佛吃呢,还是你要在佛那里讨点东西吃呢?到底是我们接受佛的怜悯呢,还是我们要去怜悯佛呢?"阿弥陀佛,你看我有这么多功德,给你吧!"这个心是很自大的,这样跟佛之间的关系就颠倒了,

不了解怎样归命阿弥陀佛。

归命阿弥陀佛, 就是你一无所有, 什么都不是。

如果以九品往生来讲,能够把自己放在下下品,这个钵就是空的,这就是归命的心态。如果认为自己是上上品,那对不起,这样的人有骄慢心,往生有问题。这是很细微的地方,没有归命,自己的钵里装得很满,佛的功德根本就倒不进去。

《观经》的义理很深邃,在下品讲称名念佛往生,确实很有道理。道家说:"道者,反之动。""道"是相反着来运行的。你越认为自己下下品,是卑劣的众生,一无所有,你反而到极乐世界报土往生;你越是高高在上,认为自己修行了很多功德,你就越往下降,甚至降到娑婆世界留着,不能去往生。"反之动",它是相反的。为什么?因为我们是颠倒的众生,如果不"反之动",就不称为"道"。

基督教有两句话,"凡自卑者必升为高,凡自高者必降为卑。" 只要自己把自己抬高的人,将来一定会降到最低的地方。"道者, 反之动",你认为自己高,就会降到最低的地方,那是骄慢。

佛经说:"憍慢弊懈怠,难以信此法。"自高者一定会堕落。凡自卑者,认为自己一无所有,什么都不能修行,什么都不会,只能靠倒这句南无阿弥陀佛,把自己降得非常低,低到下下品,他一定到极乐世界,高高在上,也就是报土往生。因为他自卑,他才能完全靠倒阿弥陀佛,才有那种纯粹的归命心态。归命就是淳、一、相续的信心,完全归命阿弥陀佛。

我们称名,所谓"如实修行",从心态来讲,没有别的,就是一

心归命。连天亲菩萨这样高位的菩萨都说"世尊我一心,归命尽十 方,无碍光如来,愿生安乐国",就是一心归命。

一心归命,展现在日常生活当中,是一辈子的,而且内心总有两股力量。当然,一旦众生这个柴被弥陀的智慧火所点燃,就不由你做主了,真实归命阿弥陀佛,自然会被调摄,会让你的生命打开一个新的局面。

这里有几个名词需要解释一下。

### ②白木念佛

"白木念佛",这跟心态和方法略微相关。"白木念佛"是什么意思呢?白木就是伐下来的原木,没有经过任何加工。念佛人要以你本来的根机,是什么样子,就以什么样子念佛,这叫"白木念佛"。这个比喻特别恰当。

一般人念佛都不是白木的,都要加点色彩。加什么色彩呢?比如加持戒的色彩啊,加禅定的色彩啊,加诵经的色彩啊,以为"我念佛,如果不读诵大乘经典可能不行吧?你看,我念佛,你也念佛,但是我会读诵《地藏经》,我会诵咒",感觉有点色彩,念佛更有用。你这个色彩,对往生来讲有什么用?就原原本本地念,念佛还是以你的本样为好,在佛面前不要遮掩,不要乔装打扮。乔装打扮骗人可以,骗佛是骗不了的。

定善、散善,往往都会加色彩来念佛。不要加色彩,心里空空 荡荡,很舒服,很干净。比如说要有禅定的功夫,或者说自己有很 多善事功德,或者说有一种感情色彩,"我很感动,很有体验,泪水都掉下来啦"——不需要,很累。我们众生叫"有情众生",感情太丰富了。"君子之交淡如水",君子之间交往很平淡;"小人之交甘若醴",小人之间关系很亲密的样子,黏糊得很。感情让人很累,一直把你套在这里,凡去就这样。平淡就好。

人和人交往是这样,念佛人之间相处久了,也是这样。有两句话,"相见亦无事,不来常思君",这个境界非常好。你没有来呢,心中经常有所记挂;见了面没什么话说,也没有什么事情,就是平平淡淡、平平常常。感情太丰富,招待太热情,一定不能长久。哪能天天给人好吃好喝的?到后来吃的人也累,做的人也累。平淡才好。

人和人之间打交道都讲诚实,何况跟佛呢?不要搞那些花哨东西。那个东西你搞不长远,佛也不在乎。念佛很简单,就一句一句,"南无阿弥陀佛,南无阿弥陀佛······",白木念佛。当然木头各不一样,有的木头颜色偏黄,有的很白,那是正常的,就是本色。有的人可能脑筋转得快,有的人脑筋转得慢;有的人很会诵经,有的人很会拜忏,各有各的长处。无论大乘善、小乘善,还是世间的人,你就以原模原样的根机来念佛,这叫"白木念佛"。

# ③舍离我心

"舍离我心",这句话是一遍上人说的。

念佛的人, 你把这个心扔掉, 不在心上去执著它, 这也就是归

命的意思。心清不清净啊,善啊恶啊,有妄念没妄念啊,通通不要管,你只管开口念佛。那些跟往生没有关系,你想那么多,方向就错了,根本就错了。千万劫来害了你的就是这颗心,现在念佛了,它还来迷惑你。你就一个字:舍。舍离它就完全解决了,不要跟它去纠缠,你纠缠不过它的。惹不起还躲不起吗?你不要惹它,你根本就惹不过它,那个缠劲特别厉害,被它缠上你就死路一条。

我们念佛之后不要管它,它有时候装成贤善的样子,有时装成精进的样子,有时候装成大菩萨的样子,我们都不要理会它,只有南无阿弥陀佛才是真的,其他都是假的。当它很恶劣的时候,你还能认识它的面貌;一旦它"善良"了,你就不认得它了,甚至还跟它勾结起来,狼狈为奸,希望靠它搞一点名闻利养,认为它在帮你修行善事功德。

所以,念佛人要死了这条心,不要跟妄心攀缘,去搞名闻利养,一定要舍离它。但很多人离不开,一旦离开了就觉得没法过日子。

人和人之间也是这样,离也离不得,在一起还吵,夫妻之间就是这样。这是两个人,其实即使一个人,也是如此。不要以为"就是因为我娶了你,所以我才这么痛苦",其实不娶她,你心里还是两个人,你还是这样——离又离不开,吵又吵得要命,不是这样吗?心的烦恼不就是如此吗?你离得开它吗?还没离开就想"不行啊,很寂寞啊,很孤独啊,没有名闻利养啊,没有哪一个人看中我啊,没人理我啦,不被重视,没有关爱啊……"然后就开始讲小

话,自己跟自己打交道,又开始跟它勾结在一起了。耐不住寂寞, 也是因为你没有归命阿弥陀佛;如果归命了,自然就有同伴,"诸 上善人",很多,这样,你的心不就安稳了吗?

### ④称名方法

"无样为样",这是法然上人说的,就是念佛没有一个固定的模式。"样"是形象、模式。没有一个固定的模式,这是念佛的样子, 大声小声,高调低调,跑调不跑调,都可以。

称念弥陀名号其实很简单,"称名"就是称呼他的名字。善导大师解释的"称我名字",我叫什么名字,你喊什么名字就可以了,这就是称名,就是念佛,很简单,没那么复杂。不在于你要怎么念,而在于你念的是谁,你念的是阿弥陀佛,随便念就可以到净土,因为所念的名号殊胜。

我们念佛的名字,比念人的名字还要简单。念人的名字,声音小了,可能对方听不到,或者对方耳朵不好,或者距离远;或者有重名的,对方还不认识你是谁。你念阿弥陀佛,绝对不会存在这些问题,他绝对知道。你再小声他也听得到;你嘴上没有念出来,心里念,他也听得到;甚至你打妄想,自己都忘记了嘴在念,阿弥陀佛也听得到。这是不可思议的。你不用担心"我念的佛管不管用啊?阿弥陀佛有没有收到啊?"每一句都收到了。当你到了极乐世界,阿弥陀佛说:"你在娑婆世界念了多少句,我都记得很清楚。"在某年某月某日某某状态下,你脑子里打什么妄想,阿弥陀佛都

记得很清楚。所以,你就放心大胆地念。每天所念的佛号直穿十万亿国土,阿弥陀佛都收到了。

有人说:"我念佛妄想纷飞,阿弥陀佛也收到了吗?也听到了吗?"没有问题。就像敬亭山上的电视塔,它对外发播信号,可是塔周围经常会起云雾,云雾厚得把塔都包起来了,看不见了。这个云雾包得这么重,会不会影响信号发射?不会。结果有个电视台的工作人员着急了,拿把扇子出来,"这个云彩太多了,把它扇走,让信号发射好一点"。这个发射塔就代表我们的心,信号就是六字名号,云雾就代表我们的妄念。我们妄念很多,像云雾一样,把名号都盖住了,把发射塔都包起来了;但是,我们念的"南无阿弥陀佛"六个字还是像无线电波一样,直接穿透妄念的乌云,直接到了西方极乐世界,没有任何问题。

所以,念佛是很快乐的,是很自在的,往那里一坐,"南无阿弥陀佛,南无阿弥陀佛……"。我们念南无阿弥陀佛,既是在发射,也是在收听。我们的心发出了六字名号的波段;同时,阿弥陀佛的极乐广播台发射六字名号的信号,我们收到了。既是发,又是收,很自在。

称名的方法这里就不多说了,一般就是大声念、小声念、金刚念、默念。总之,你动嘴称念出名号来就可以了。甚至像《观经》下品下生那样,他都不知道念的是什么,心里也不能清楚地记得,只是依葫芦画瓢,像鹦鹉学舌一样念佛,这样就可以。有人要死了,在那里"阿弥陀佛,阿弥陀佛······"他的头脑很模糊,不知道

名号有多大功德,也不了解阿弥陀佛是怎么回事,四个字还念不清楚。即使这样念佛,阿弥陀佛也知道。《念佛感应录》里,有人把"南无阿弥陀佛"念成"莲雾、芋圆、豆腐",这样念佛也管用,这是非常不可思议的感应。

我前天听到两位莲友说,他们的母亲一辈子没有念过佛,他们的爷爷辈家里是有佛堂的,估计也是一般的信佛。后来他们的母亲中风,成了植物人,在床上躺了三年,这三年他就把念佛机放在母亲耳旁。母亲去世时请黄瑜老居士去助念,走得非常殊胜,全身柔软,脸色特别好,瘫痪的身体也都完全舒展了,全家都非常高兴。她根本没有念过佛,她懂什么呢?也就是有一个念佛机放在旁边,临终莲友帮她念念佛而已,却走得这么殊胜。所以,这句名号,我们只能用"不可思议"来形容它。

# (6) 称名胜易

我们看讲义第六点,"称名胜易",称名的殊胜以及容易。

善导大师之后, 弘净教者, 无不力倡称名, 显其胜易。

善导大师之后,凡弘扬净土教法的,没有一个不是大力提倡称念弥陀名号。既然提倡称名,就要显示称名的殊胜和容易。在善导大师之前,昙鸾大师、道绰大师比较偏重于称名,但是那个时候还没有形成气氛,更没有形成大一统的局面。经过善导大师的大力提倡,称名称为"正定之业",所以,唐朝善导大师之后讲净土

的,完全是以称名一统天下。之前观想、实相强调得多,善导大师 之后通通讲称名。

称名就要显示它的胜和易。下面列的都是《弥陀要解》里的 话,有六条法语,意义很好。

## ①莫若信愿专持名号

《弥陀要解》言:

原夫诸佛悯念群迷,随机施化。虽归元无二,而方便多门。然于一切方便之中,求其至直捷、至圆顿者,则莫若念佛求生净土。又,于一切念佛法门之中,求其至简易、至稳当者,则莫若信愿专持名号。

"原夫"是语气词,如果说它没有意义,也不是,还是有它的意义的,但是现在语言不这样用了,所以我们很难说明它。

"诸佛悯念群迷","群迷"是迷惑颠倒的众生,诸佛怜悯 我们。

"随机施化",随着众生的根机而施以教化。

"虽归元无二,而方便多门","归元"就是归到目的地,"元" 是一,归到一的地方,到目的地。根本的目标没有两样,但是"方 便有多门","方便"就是方法。像登山一样,到山顶是一个点,但 是上山的路可能有好多条,这叫"归元无二,方便多门"。

下面讲方便当中什么最方便, 赞叹信愿持名的方法。《阿弥陀经》所讲的修行方法就是执持名号。对称念阿弥陀佛名号的殊胜

和容易, 历代大德都有很多的开示。分两重比较。第一重比较:

"然于一切方便之中,求其至直捷、至圆顿者,则莫若念佛求生净土",首先说佛法有无量方便,然而,这一切方便相比,念佛求生净土是至直捷、至圆顿的。"至"就是至高无上,最顶点、极端的意思,念佛法门是最直捷、最圆顿。不过蕅益大师《弥陀要解》讲的念佛法门不单指称名,他所讲的念佛,有念自佛、念他佛、念自他佛,他把这些法门都叫念佛法门,观想念佛也是念佛。

### 第二重比较:

"又,于一切念佛法门之中,求其至简易、至稳当者,则莫若信愿专持名号",这就是《阿弥陀经》的内容了。

这两重比较是要来显明信愿专持名号的殊胜。这段话用了几个词:"至直捷、至圆顿、至简易、至稳当"。

## ②普被三根,摄事理,统宗教

持名一法, 普被三根, 摄事理以无遗, 统宗教而无外, 尤为不可思议也哉!

"被"是涵盖的意思,像盖被子一样,一下盖住了。这个字也读"披"。"三根",指众生的根机,上根、中根、下根。三根是一切智愚、贤不肖都包含在内了。

"摄事理以无遗","事"和"理"是佛教的一对名词,持名这个法门包含了事相和理体,都没有遗漏在外的。前面虽然说有事持和理持,其实在持名当中也都有了,是这个意思。

"统宗教而无外","摄事理以无遗,统宗教而无外",这是一个对联,很工整。这里的"宗教"和现在所讲的宗教政策的"宗教"是不一样的。"宗"是指禅宗:"教"是指教下,一般指天台、华严。"统宗教"就是说,持名这个方法,不论是禅宗的开大悟,还是教下的大开圆解、读诵大乘等等,理论、实践,所有一切佛法都包含在内,没有离开持名之外的。所以这个持名真是不可以思议。

当然,这些都是赞叹性的言语,它有它的具体内容,如果展开来讲就要讲很多。比如修禅的人,修禅都讲开悟,就看不起持名,想不到持名已经是统摄了禅宗所有的修行。教下,往往一些大学问家、知识分子、研究者,他们喜欢研究,读诵很多经书,其实持名当中已经把所有的经教都包含在内了。

## ③简易直捷,至顿至圆

执持名号,既简易直捷,仍至顿至圆。以念念即佛故,不劳观想,不必参究,当下圆明,无余无欠。上上根不能逾 其间,下下根亦能臻其域。其所感佛、所生土,往往胜进,亦 不一概。可谓横该八教,竖彻五时。所以彻底悲心,无问自 说,且深叹其难信也。

"念念即佛"是什么意思呢?就是当你称念南无阿弥陀佛的时候,这当念、念念,当下你就是佛。这是从哪个角度来讲呢?就是我们的心在念阿弥陀佛,阿弥陀佛就坐在我们心中,所谓"是心作佛,是心是佛"。当我们念佛的时候,当下佛就在我们心中,这叫

"念念即佛"。虽然是凡夫之体,但是佛住在我们心中。如果不是这样的话,我们就念不出来这句佛号;我们只要念出这句佛号,佛就不可能离开名号之外。就像木头被火点燃了,木头就是火。如果我们不被弥陀的名号点燃,我们是念不出来的。所以我们在念南无阿弥陀佛,就"念念即佛"。这个境界太高了,当下念佛,当下就是佛。

这是指我们的心体。有人说"我没感到我当下是佛啊?"这是你第六意识的妄想分别在起作用,你把妄想分别当成是"我",而六字名号那个真正的"佛我",你根本就不认识,"我妄想很多啊,烦恼很多啊",把妄想、烦恼贼当作主人,当作是"我",所以你才认为念佛不亲切,"好像也没觉得我有什么了不起,什么念念即佛,还不是妄想凡夫吗?"如果真的知道念佛是自己佛性的显现,是佛性的本来作用,而这句名号本身也是弥陀的本体,那当下就"念念即佛"。

"不劳观想",用不着费劲去观想。观想成功了,也是"汝等心想佛时,是心即是三十二相、八十随形好。是心作佛,是心是佛",这是指我们心中观想阿弥陀佛。观想阿弥陀佛,心中能显现弥陀庄严的形象,这也是佛坐在心中,这是有形象的。我们称念弥陀名号,即使不观想,弥陀六十万亿那由他紫金色身就在名号当中。所以,不劳观想,不用费劲。

"不必参究",也不必参究。"参究"就是参"念佛是谁"。还要 参"念佛是谁"吗?念了佛当下就是佛,还要参是谁,这不是头上 安头吗?就像在阳光底下还找灯光一样。

蕅益大师在《弥陀要解》里说,参"念佛是谁",就等于是拿了一块敲门砖向屋里砸亲爹娘。拿敲门砖是让你敲门喊爹娘把门打开的,结果他拿了敲门砖到屋里打亲生爹娘。

这是什么意思呢?屋里的亲爹娘就是我们念的这声南无阿弥陀佛,这声南无阿弥陀佛就是佛的本身。参是一个话头,话头就是这块砖。参的意思是让你要了解,念的佛当下就是佛。结果我们不了解,以为另外还有佛要参,使劲参,"念佛是谁啊?"这不是拿敲门砖来砸亲爹娘吗?

这个比喻非常好,说明参究的人还不了解,不直接,拐了弯。 所谓"至直捷",当下就是,"念念即佛"。

"当下圆明,无余无欠",圆满,光明。"明"就是破无明。"圆"就是满志愿。只要我们念南无阿弥陀佛,当下就是圆满大光明藏,就是佛性的圆满显现。"无余无欠",所有的功德、修行法门都包含在内,没有任何欠缺。

"上上根",普被三根,上根、中根、下根,如果上根当中再分, 就是上上根、上中根、上下根,就是三辈九品。

"上上根不能逾其阃,下下根亦能臻其域",上上等根机的人也不能超过念佛的范围界限。"我的本事大,念佛太局限了,把我限制住"——不可能的,因为它至大无外,像虚空一样包含无余。又有人说"这个境界很高,下下根的人可能就没有办法了"——下下根的人也可以"臻其域",可以到达,像虚空一样,没有不包含

的。喜马拉雅山再高,也不能跑到天外去,小山包再低,也在虚空 当中,如天普覆,没有超过的。

"其所感佛,所生土,往往胜进,亦不一概",这句话也体现了 蕅益大师的一种思想。他依天台的教法,认为凡夫往生没有破尘 沙惑、无明惑,没有断见思烦恼,所见的佛就是应化身的佛,所生 的土就是凡圣同居土,这是天台"四土往生"的说法;如果破了见 思惑,就生方便有余土;如果破了无明惑,就生实报庄严土;如果 无明破尽了,就生常寂光土。可这里说"所感佛",所感现来迎的 佛和你所生的国土,"往往胜进","胜进"就是会超过一般所判断 的。比如见思惑没断是不是一定生凡圣同居土,"恐怕也不一定, 会超过这个","亦不一概",也不是一概而论。这里没有讲得太多。 如果依善导大师的思想,没有这样和缓的语气,就很简单,"凡夫 入报"。

"可谓横该八教,竖彻五时。所以彻底悲心,无问自说,且深 叹其难信也",这个持名的法门,横竖都非常超越,大慈大悲的释 迦牟尼佛彻底彰显慈悲,没有人问而自己宣说,而且在经文的末 尾深深地感叹,这是难信之法,"我于五浊恶世行此难事,为一切 世间说此难信之法,是为甚难"。"叹难",就是让我们一定要相信 这个法门太殊胜、太稀有了。这个法门确实难信,《无量寿经》说 "此世界有六十七亿不退菩萨往生彼国",我们各位能够相信,就 是六十七亿不退菩萨当中的一位,你能谛信不疑,就是大菩萨的 根机。 "横该八教,竖彻五时",佛教常说"横、竖"。"横",是指横切面,就是在时间上一时平铺地展现出来,这叫"横"。"竖"是通过时间前后的序列把它展现出来,这叫"竖"。这里"横该八教",就是说持名念佛的法门能够同时贯穿于一切佛法当中。"八教",是天台宗所立的"化法四教"和"化仪四教"。"化法"就是释迦牟尼佛说法的内容,"化仪"是释迦牟尼佛说法的方法。

"化法四教",释迦牟尼佛说法内容的四种教:藏、通、别、圆四教——藏教、通教、别教、圆教。"藏教"是小乘,小乘法门;"通教"是通小乘与大乘的;"别教"是特别限定于大乘,不通小乘;"圆教"是圆满的大乘。分为四个阶位。

"化仪四教",释迦牟尼佛说法的四种形式:顿、渐、秘密、不定。"顿",就是不经过拐弯,不由小向大,不先讲小乘法门,直接就讲大乘,像《阿弥陀经》《观经》就不讲小乘,直接开演大乘,这是顿教。"渐",先讲小乘法门,讲《阿含经》,然后引导进入大乘,这叫渐。"秘密",就是只对机说法,当下这个根机的人才了解,别人不了解。"不定",就是这种说法里面有多种形式。这是讲释迦牟尼佛说法的四种形态。

"八教"就代表了所有这一切。

"竖彻五时","五时"也是佛教的名词,释迦牟尼佛说法有五个时间段:华严时、阿含时、方等时、般若时、法华涅槃时。首先是华严时。释迦牟尼佛成佛之后,首先讲《华严经》,是为初住以上的菩萨、破无明的大士所讲的,凡夫听不懂,没有一个凡夫参

加。因为这是佛讲他本身的境界,很高。第二时,阿含时。讲小乘 经典,在鹿野苑度五比丘,讲《阿含经》的小乘教法。第三时,方 等时。第四时,般若时。第五时,法华涅槃时。这是释迦牟尼佛一 生四十九年讲法,在不同时间段开显了不同的法门,慢慢地,按次 第深入展开,这叫"五时"。

这五个时间段所讲的法门,都在持名当中透达、通彻了。何以见得是"横该八教,竖彻五时"呢?也就是从持名的殊胜利益来说的。

## ④收机最广,下手最易

持名一法,收机最广,下手最易。……方便中第一方便, 了义中无上了义,圆顿中最极圆顿。

道理没有说,把赞叹的意义说在这里。

下面打了个比喻:

故云"清珠投于浊水,浊水不得不清;佛号投于乱心, 乱心不得不佛"也。

这个比喻,在净土法门来讲,最早出在昙鸾大师《往生论注》 里:

闻彼阿弥陀如来至极无生清净宝珠名号, 投之浊心, 念 念之中, 罪灭心净, 即得往生。

"清珠"就是清水珠。我小的时候做过一个实验:水刚挑回来 有点浊,用明矾在水缸里打两转,一会儿细小的泥沙就沉下去,水 就清了。小时候就觉得明矾这个东西很好,它怎么有这样的作用呢?长大以后才知道明矾有种凝固力,能让细小的泥沙逐渐黏合成小团,泥沙就沉下去了。清水珠肯定比这更殊胜,投放到浊水里面,浊水不得不清,它有这个力量。

"佛号投于乱心",佛号就像清水珠一样,投入我们的乱心里面。我们凡夫的心浊,浊染。"浊"这个字很形象,有水、有泥才会浊。我们的心是真妄和合,有佛性的清水,也有烦恼妄念的污泥,才称为"浊"。"浊"也有滞碍、流不动的意思,它不是完全不动,也能淌一淌,是不清净的。我们的心浊得很,如果我们念佛的话,这个乱心不得不佛,所以念佛人的心自然而然会比较清净,就像明矾投进去,水就会沉淀一样。

大家在这里学习是很有福报的,也是过去的善根,我们的环境因缘,我们的内心信仰,我们的念佛行持,佛本身的调化作用,这些都会让我们的善根在不知不觉当中,白天晚上都在成长。

所以,净土法门好,靠佛力,靠阿弥陀佛的名号,"投入乱心, 乱心不得不佛",自然地,是他力的作用。

# ⑤圆收圆超一切法门

信愿持名一法,圆收圆超一切法门。 持名者,光明寿命同佛无异。

这几段法语都是赞叹称名法门的殊胜。

## ⑥委曲说, 权顺彼心观为宗

称名法门的殊胜是无可比较的,是不能相比的。蕅益大师所 说的角度是怎样的呢?我们列几条法语来说明。

欲挽禅观归入念佛,委曲说。"不劳","不必","往往", "不一概"。权顺彼心观为宗故。

虽然在赞叹念佛,但还是一种方便。怎么叫方便呢?还是照顾 到参禅、修观的人的那种情绪,所以他说话是语带保留:"不劳观 想","不必参究"。其实,这两句话说出来也是很不容易的,还是 有很多人不满意。据说,现在有修禅的人,在禅堂里把印光大师的 《文钞》在地上用脚踢,他不喜欢印光大师讲的话,因为他参禅。

在蕅益大师那个时代,禅风还比较盛,他如果一下讲那么决 烈的话,那可能要被人炮轰了。蕅益大师说得很含蓄,"不劳观想, 不必参究",这种说法带有一种宛转,比较委曲,不能说得太直、 太明显。

我们现在说话就比较直了,因为时代不同,也不能太含蓄了。但那个时候,时节因缘未必成熟,想弘法,讲得太直、太明显,可能障碍更大。所以他不敢直接讲出来,就讲些"往往、不一概"这样的词,都带有一点可进可退的意思。要懂得,蕅益大师真正的意思就是说"不用观想"。我们现在讲,就说"不用观想,你观不了"。" 满益大师说"不劳、不必",如果简单说"不用",有人就不服气了。"你一定要参究、观想,那就去吧",是这个意思。

"权顺彼心观为宗故",圣道门修行是以心观为宗,是以心、以

观作为宗旨, 所以在语言上还有点顺着它。

这样我们就能看得出来, 蕅益大师讲这段话的目的, 是提倡信愿持名, 要兼顾这些。

大家可以和下面第七段作个比较。重点在第六段的最后一句, "欲挽禅观归入念佛,委曲说",还有第七段"为法门建立,正直 说"。这是在比较蕅益大师的赞叹与善导大师分判的差别,他们的 角度差别,在这方面思维一下,体会一下。

## (7) "正杂分判"及"念观废立"

善导大师讲话就不一样了,我们看下面这一段。

## 《观经疏》言:

次,就行立信者,然行有二种:一者正行,二者杂行。言正行者,专依往生经行行者,是名正行。何者是也?一心专读诵此《观经》《弥陀经》《无量寿经》等;一心专注思想、观察、忆念彼国二报庄严;若礼,即一心专礼彼佛;若口称,即一心专称彼佛;若赞叹供养,即一心专赞叹供养。是名为正。又,就此正中,复有二种:一者一心专念弥陀名号,行住坐卧,不问时节久近,念念不舍者,是名正定之业,顺彼佛愿故。若依礼诵等,即名为助业。除此正助二行以外,自余诸善,悉名杂行。若修前正助二行,心常亲近,忆念不断,名为无间也。若行后杂行,即心常间断,虽可回向得生,众名

疏杂之行也。

上来虽说定散两门之益,望佛本愿,意在众生一向专称弥陀佛名。

善导大师这两段话,是为法门建立正直而说的。他和前面蕅益大师仅仅赞叹称名还是不一样,他要建立一大法门,所以他这种说法没有含蓄的,直接就说出来。同时,他有一个非常完整、严密的系统和结构,使人心服口服。

这一段,因为我们已经学过《观经教眼》和《观经四重判》,内容一致,所以也就顺着讲义往下学习。

为法门建立,正直说。直显彼佛本愿故。

直接把阿弥陀佛本愿显明出来。蕅益大师前面引用的那些话还没有说得这么直。

同时,也是说明善导大师所处的时代以及他要完成的使命是不一样的。每个人来到这个世间都有他要完成的使命,所以,学习佛教史对我们理解法义是很有帮助的。蕅益大师是明朝人,明朝人怎么还这样说话呢?因为中国佛教历来是禅宗比较发达,尤其在士大夫阶层。净土宗虽然也很发达,但主要是在民间。因为净土宗所显示的形态很低调,很谦卑,不像禅,它本身就很高。净土宗也不要求具备很高的教理、修养、学问、智慧等等,而且专修念佛的人也不愿意舞文弄墨,它有很稳固的生命力,在广大的民间推行着。

如果以佛教的历史来看,禅宗最发达的时候,是六祖大师之

后,六祖大师的时代比善导大师晚几十年。净土有一位大德——"慈愍三藏"慧日法师,他从印度求学回来之后,观察那个时代禅宗最发达,风气最盛,当然,有利就有弊,也有一些空腹高心的人,对净土破斥得特别厉害。慧日三藏见到这种景象,就写了一本书,叫《慈悲集》,专门提倡念佛;也提倡禅和净应该和合,不应该互斥,对当时教界错误的观点、言论作了严厉的批评。不过,这本书没有完全保留下来。

由于禅宗后来的高扬,很多人在修行当中就受了禅的影响,净土教也受了禅的影响。如果要把它回归到净土本来的面貌,就要有一些方便善巧。尤其是经过几次法难之后,其他宗派都比较萧条,而禅因为隐于山林之中,所以它仍然能够继续发展。所以,从唐末到宋代,禅宗都很兴盛,以至于影响到中国的文化界。文化人士写一首诗,画一幅画,说几句话,如果不带点禅味,似乎意境不高,拿不出手;作为一个画家、一个诗人,都没有跟禅师打交道,那水平恐怕也不怎么高。这成了一种风尚。这就说明,禅还是世间人够得着的。

净土为什么没有这样的景象?说明净土太厉害了,一般人够不着,上来就要你往生西方极乐世界。"我在娑婆世界觉得挺好,还没过够呢",一般人就把禅拿来,引禅入画、引禅入诗、引禅入字的都有,写书法可以有点禅意。当然,引禅入诗、入画、入字未必是佛门的禅,但总是向这方面引导。那你怎么把净土的意境引进来?如果讲净土,就完全不可思议,没法引,净土完全是佛菩萨

的庄严境界,没法把它作一个中和、调和。

正助之外悉是杂行,专念独名"正定之业"。

把称念名号和其他行法来比较的话,它们的命名就已经是天 差地别了。在往生之行当中,称念弥陀名号是"正定之业";除此 之外,其他都是"杂行"。高下立判,轻重分得很清楚。

定散二门望佛愿, 意在众生专称名。

"定散二门",也就是含了一切法门修持。如果"望佛本愿", 是让众生专称佛名。

这是第二段法语所含的意思。

关于这两段法语,下面作了一些解释。

## ①二判二行得失

一明往生行相,二判二行得失。

前面"正杂二行"的分判有两点,一是明往生行相,二是判二 行得失。

## ②正行、杂行

往生行相,就是往生极乐净土的行法,它表现出什么样的相状。

往生行相,一正行,二杂行。

"往生行相"划为两种相,一是正行,二是杂行。

#### ③正行

正行, 先开为五, 后合为二。

"正行"先开为五种:读、观、礼、称、赞。后来合为二种:一者正定业,二者助业。这是开和合。

"开",说得更细一点就叫开;"合",把它再聚拢,重新合并归类。开为五,合为二。

### ④正杂之界说

正杂之界说。以往生极乐为准。如依目的地说方向偏正,据人种论发色纯杂。

"正杂",正行和杂行,它是以什么为界定的呢?是以往生极乐这一目标,来分判正行和杂行。它在净土门之内有褒贬的意思,但它不是没有理由地、武断地褒贬,它是有目标的。比如说,我们到哪里去,首先要确立了目标,才说"这条道是直通的,旁边那条道是边道"。这是以正前方的目标来说的,不然凭什么说是直道、边道呢?"如依目的地说方向偏正",你要到南边去,你走南边就对了,方向就正了;如果回你家,你回家的方向是正的。你现在要去哪里,以你的目的地来分辨正和偏。

我们现在是以极乐世界为目的地,就分出正和偏。专念弥陀名号,专读诵净土三部经,专观察极乐依正庄严,专拜阿弥陀佛,专赞叹供养阿弥陀佛,这个就是正的。除此之外就是偏了,你要往极乐世界去,你拜药师佛——你到西边去,拜东边的佛,不就偏了

吗?你没有诵净土三部经,你诵《金刚经》,不也偏了吗?当然,如果说你现在就是求开悟的,你念《金刚经》《楞严经》,这是般若系的,那就正了;你学禅、求开悟,你念净土经典,以修禅为标准,那就偏了。现在我们是以往生西方为目标,这样说偏和正才说得明白。

后面又打个比喻:人种论发色。中国人是黄色人种黑头发,黑头发就是正色。现在很多人不喜欢正色,染成黄色,黄色就杂了。 西方人种头发有金黄色的,如果还有几根黑的,那黑的就是杂了。

我们求往生西方极乐世界,这五种就是正行,除此之外就属于杂行。

# ⑤五正行之次第、范围、意义

## 次第

必读诵(听闻)为先;随读随观;观闻生信,礼敬称名; 业成感恩,赞叹供养。

首先讲次第,一定是读诵为先,因为要听闻,要了解,这是第一。

随读就随观,读诵的时候下面就有观察,思维观察,所以观察 放第二。

因为读诵、观察, 听闻和观察思维就产生了信心, 由观生信。 有信心就会礼敬, 有信心才会礼拜、敬礼, 称念阿弥陀佛名号, 所 以是第三、第四就来了。称念弥陀名号正定之业,那就往生业成了,往生极乐世界就达成了,决定了。这样你就会有感恩,"哎呀,太好了!"感恩,就会赞叹供养。这是修行的自然心理次第。

### 不止四,不及六

这五种,不止于四种,少了一种就不行,也不会再多了。当然,把赞叹、供养分为两种,那就成了六种。所以"不止四,不及六",这五种就圆满了。

## 《观经》为先

疏《观经》故,《观经》为先,故说"此",观佛三昧为宗,礼、称、赞用"若"。

《观经疏》是疏释《观经》的,所以《观经》摆在第一,说"此《观经》"。同时列五种正行,是以观佛三昧为宗,所以读诵、观察就没有加"若"字;礼拜、称名、赞叹供养就加了"若"字,显示以观佛为重。

## 五个"一心专"

五个"一心专"。专即正,正即专。

同时,这五种的每一条都加了"一心专","一心专读诵","一心专观察","一心专礼拜"。这个"专"就是"正"的意思。五种正行,五种正,"一心专"就代表"正"。

## 三经有通有别

通论三经,皆含五正行,别说《小经》读诵,《观经》观察,《大经》称名。

"通论三经,都含有五正行",如果普遍来说,每一部经当中都含有五种正行。如果分开来讲,以善导大师所解释的风格,《阿弥陀经》侧重读诵正行;《观经》侧重观察正行;《无量寿经》侧重称名正行,所谓"望佛本愿,意在众生一向专称弥陀佛名","本愿"是《大经》所讲的。

当然,这种分类是让大家好理解,其实《大经》里也是五种正行都有。比如说礼拜正行,《大经》最后说:

于是阿难起整衣服,正身西面,恭敬合掌,五体投地, 礼无量寿佛。白言:"世尊,愿见彼佛安乐国土及诸菩萨、声闻大众。"

这不是礼拜正行吗?

说是语已,即时无量寿佛放大光明,普照一切诸佛世界。

马上看得很清楚,这不是观察正行吗? 称名就更不用说了。

弥勒菩萨长跪白言: "……今得值佛,复闻无量寿佛声,靡不欢喜,心得开明……"佛告弥勒: "……又复得闻无量寿佛,快哉甚善,吾助尔喜!"

这是称念弥陀名号。

#### 五部皆含五下行

又,通论五部,皆含五正行,别说《法事赞》读诵,《观 念法门》观察,《往生礼赞》礼拜,《般舟赞》供养,《观经疏》 称名。

"又,通论五部,皆含五种正行",就是善导大师的五部九卷,每一部当中都有五种正行。《法事赞》里有很多"南无、归命、项礼",这不就是礼拜正行吗?通过这些经文、赞文,了解极乐的庄严、弥陀的慈悲誓愿,这就是读诵正行,观察正行也在其中,其中也讲到称名。像《往生礼赞》,每一个赞当中也都有含了很多内容,不只是礼拜。

如果从重点来说,《法事赞》属于读诵正行,《观念法门》专门就观察正行来写的,《往生礼赞》重点表达礼拜正行,《般舟赞》 是来表达供养正行,《观经疏》是来声明称名正定业。

## ⑥正助二业

往生正行, 开为五种, 合为两种, 就是正助二业。

# 念佛三昧为宗

念佛三昧为宗。故说"一者",不说"二者",略作"若依礼诵等"。

讲正助二业的时候,就要显明念佛三昧为宗,所以就说"一者,一心专念弥陀名号",不说"二者",而且把后面所有的简略缩成"若依礼诵等"。通过这种浓淡、轻重、虚实的处理,让我们知道,这就是以念佛三昧为主体。

### 直接因之行、间接因之行

正定业,直接因之行。助业,间接因之行。

直接让我们往生极乐净土的是正定之业,间接帮助我们达成这一点的称为助业。

## 正选定之业、正决定之业

"正定业",正选定之业、正决定之业。

"正选定之业",是指法藏比丘因中发愿的时候,就已经选定了众生称念他成佛时的名号,作为众生往生极乐净土的根本行法、业因。他当初就这么选的,定下来的,所以我们今天念佛,才决定了称名必定往生。这是从因和果,就佛那边和众生所得利益而言,有两种正定业。

# 顺彼佛愿故

何以称名独为正定业? 顺彼佛愿故。

为什么称名独称为正定业呢? 善导大师没讲更多, 他没说"至 直捷、至圆顿""了义中无上了义""方便中至极方便""圆顿中至 极圆顿",他不会讲这么多话,虽然这些话也非常好,赞叹得非常恳切,但是不如善导大师讲五个字有力量——"顺彼佛愿故"。就非常简单有力地说明,为什么称名称为"正定之业",其他称为助业或杂行,是因为称名"顺彼佛愿故"。这五个字已经把所有的答案讲得非常清楚,就不用讲太多了。无论如何高妙的修行,都是凡夫这边的自力修行,再怎样优越,没有顺彼佛愿,都没法相比。所以这里"顺彼佛愿故",就已经把根本的道理讲得很清楚了,这才是建立法门的根本。

#### 依法立名

正定业,对杂散业。依法立名,不依行者心境。

"正定业",如果从名词来讲,它所对的就是杂散之业。

"依法立名,不依行者的心境",什么意思呢?善导大师建立 "正定业"的名词术语,是从"执持名号"这个法本身来建立的, 只要"执持名号",就是"正定之业",就叫"顺彼佛愿",不是依修 行人的心境。一般讲正定业,是以修行人的心境如何,如果诚恳、 坚定,甚至发得三昧,这样这个业才定,否则就力量很弱。

称名,虽是散心,名正定业;余行,虽是定心,亦是杂散业。

善导大师在这里讲的,主要还是以"称名顺彼佛愿"来建立 "正定之业",即使是散心的凡夫,来称念这句名号,也是"正定之 业"。所以,称名虽然是散心,也叫"正定之业";其余的修行虽然 是定心, 也是杂散之业。

如乘船,虽心慌意乱,必定得渡;自渡,虽心定神闲,未必得渡。

比如说乘船过河,虽然心慌意乱,但必定得渡;如果你不去乘船,你自己求渡,"我游泳水平很高,我心定神闲",对不起,可能 半路上会沉到江底,未必能得渡。这是以果地的效果来看的。

举凡一切甚深禅定、甚深开悟、发菩提心、广行六度, 虽皆可贵,倚之往生,贬为杂散,未名正定。因一者自力,一 者佛力,岂可并论乎!

善导大师把往生极乐的行法大分为二:正行和杂行。当然,正行是所提倡的。正行当中分为正定业和助业,而以称名为"正定之业"。

这种理论架构和解释方法,以一般的观念来说,几乎是天地大翻转。因为在佛教当中,修行的观念是很深的,称名,虽然在佛教当中很常见,但是一般都认为这是很浅的行法,就是念佛名号而已,所以从来也没有把称名看得多么殊胜、尊高。而善导大师的解释,以称名为"正定之业",超过了一切行法,简简单单念佛就是往生极乐世界的决定之业;而其他的,即使是观佛这样殊胜的行法,也被称为助业,更广泛地讲,开悟、发菩提心、六度万行、禅、密等,所有这一切回生之业,都贬为杂行。这就让人感觉反差特别大。

这是从哪个角度来说的呢?这不是从自力修行的角度。如果

从自力修行来讲,称名只是简简单单念几个字,跟参禅开悟能比吗?跟读诵大乘经典、发菩提心、六度万行是没法比的,任何人都可以念这六个字。善导大师解释为靠佛力的缘故,说"顺彼佛愿故"。也就是站在自力和佛力这两个不同的立场来说明:站在佛力的立场上,称念弥陀名号,顺了阿弥陀佛的本愿,所以称为"正定之业";而其他的种种修行,即使再怎样尊贵、殊胜,都是站在凡夫自力修行的角度来看的,所以不能称为"正定之业"。

善导大师有两句法语:

然望佛愿意者, 唯劝正念称名, 往生义疾, 不同杂散 之业。

这是《观经疏•散善义》的下品上生释。

《观经疏》还有一段法语说:

自余众行, 虽名是善, 若比念佛者, 全非比较也。

"自余众行",就是其他一切行法,虽然都很好,都是善行,但是跟念佛完全不能相比。说"完全不能相比"有以下几点:

第一,自力和佛力不能相比。其他众行都靠自力修行,而念佛 是靠阿弥陀佛的愿力,自力跟佛力怎么能比呢?即使你修到观世 音菩萨的境界、功德、智慧、阶位,和佛力也是相差很远。

第二,因地法门和果地法门不能相比。自力修行还在种因的阶段,还没结果;而六字名号是佛圆满的果地功德,这是不好相比的。

自力修行,以凡夫来讲,都是染污法、有漏法、有为的、有 上的;阿弥陀佛的名号清净,无漏,无上,无为,所以完全不能 比较。

凡夫众生修六度万行,就像小孩玩沙子一样,能修什么六度 万行呢?小孩听说大人建楼房,他们也来建,建得很认真。大人看 了之后鼓励说:"修得好,也给我分一套。"

佛就是大人,菩萨就是大人,他们修六度万行,建设自己的国土。凡夫也装模作样地发菩提心,修六度万行,佛菩萨点头说:"你发心很好,六度万行修得很好。"其实都是颠倒、虚伪的有漏有为法。如果没有达到无漏无为,就像沙子所盖的楼一样。但是佛菩萨鼓励你,"不错不错",其实最重要的还是要你归命。大人为什么在旁边看着小孩子?因为是他儿子。

所以, 六度万行和称名是不能相比的, 就像玩沙子跟念爸爸是完全两个概念。我们不管修什么样殊胜的行法, 比如读诵大乘经典等等, 其实在佛菩萨来看, 就是小孩玩沙子而已, 不是坚固法, 不能永久。我们发的菩提心, "纵发清心, 犹如画水"。

可是如果念这句名号就不一样了,我们和佛的关系是非常鲜明、非常贴切的。而我们和佛的关系,在我们称念一切佛菩萨的名号当中,都已经说得很清楚了,就是"南无"两个字。这个关系、定位一定要清楚,不要把自己定位得跟佛菩萨平起平坐,"你发菩提心,我也发菩提心;你发四十八愿,我也发四十八愿;你六度万行,我也六度万行"。我们跟佛菩萨的关系就是父子关系,就是归命的关系,这个一定要定位清楚。所以说"南无"阿弥陀佛,"南无"观世音菩萨。

归命,我们归命于佛,就好像一滴水投入大海。那我们得到的回报是什么呢?我们把一滴水投向佛,佛把一大海的清净水回报给我们,这个怎么可以相比?我们念南无阿弥陀佛,归投于佛;而佛所有的功德,"阿弥陀佛即是其行",大海水一般清净的功德,都加诸给我们,灌满我们。

如果以做生意来比喻,佛赚我们一滴水,还是脏的;我们赚佛一大海水,是干净的。所以,称念南无阿弥陀佛是很殊胜的。也可以讲是我们跟佛完成了一个交易:我们奉献生命给佛——归命,佛也把他的生命给我们。就好像到菜市场买东西一样,一物换一物,或者拿钱去换。我们可赚大了,我们这个生命是污秽的、染污的、颠倒的、轮回的、痛苦的、黑暗的、扭曲的;但是这条命换来的是什么?是阿弥陀佛的整个生命,我们的命给佛,佛的命给我们,一命换一命,这就是归命。阿弥陀佛的生命是清净的、喜乐的、智慧的,无量功德,自由自在,大慈悲充满。

所以,净土法门称念南无阿弥陀佛,这一声佛号念出来,我们已经跟佛换位了,当下我们就站到佛的位子,佛就站到我们的位子。

所以,一切是不能跟念佛相比的,完全无法相比。不要说凡夫的自力修行像小孩玩沙子一样,不能与念佛相比,即使是菩萨大人的修行,和六字名号的功德也完全不能相比。所以这个法门是"上上根不能逾其阃,下下根亦能臻其域",上包等觉菩萨,下及逆谤阐提,其大无外。

这些赞叹,不是我们修学净土法门的人自己讲大话,这是如实赞叹,"如实修行相应"。这个法门像虚空一样,广大无外,任何星系河汉都不能超越虚空;再怎样殊胜的修行,也不可能超越六字名号。

这样的法门得到了,那是何其踊跃!如果得到了还不珍惜,说明你太没有智慧,根本就不了解。一滴水赚一大海水,还有什么能够超过这个?天亲菩萨说"观佛本愿力,遇无空过者,能令速满足,功德大宝海",一滴水投到大海里,整个大海水都归你所有,这不是"速满足功德大宝海"吗?

像我这样的人,就觉得自己没有智慧,又懈怠,所以遇到这句 名号真是千足万足、千喜万喜、千福万福,足了,够了,饱了,满 了,完完全全都够了,够一辈子、够十辈子用,够一个人用,所有 人都够用了。

修学念佛法门,就是要成为归命的众生。我们在佛面前有什么作用?有的人修行,就喜欢把自己读的经典向佛报报功,"我读了哪部经典,拜了多少佛,拜了多少忏,修了多少善事",把这些拿出来数。佛其实并不看重这些,佛说:"我家宝贝多的是,功德法宝很多,你的功德、智慧、学问我都不稀罕;我唯独在乎你这个人,你要归命。"

所以,我们到佛的面前,就不要把我们这些东西端出来了,太不好意思了。我们的心就像坛坛罐罐一样,里面都装着什么?装着自以为是的好东西,功德、智慧、学问、做的善事。阿弥陀佛说:

"请把坛口朝下。""啊,这都不要,倒空了?"阿弥陀佛说:"对。然后再坛口朝上,我来给你。"我们在佛的面前,就要成为一个空空的器具,就能最大的作用。

讲到功德回向,善导大师解释为机法两种深信。"机深信"就是倒空我们的坛子,"旷劫以来常没常流转,无有出离之缘",这样心才能空;空空的心就可以接受满满的法、满满的救度,这不是很自在吗?没有修行,那刚好,连坛子都不用倒。所以,"自余众行,虽名是善,若比念佛者,全非比较也",没法比。

### 正,对邪:定,对不定

正,对邪。定,对不定。凡夫众生,若不念佛求生,皆是 邪业;纵修余善回愿,往生不定。若能念佛,即入正定,佛力 增上,破诸邪业。

称名,称为"正定之业","正"对邪,"定"对不定。佛教一般讲"三定聚",就是正定聚、邪定聚和不定聚。"聚"是类别的意思。相对来讲,在因地修行有正定业、不定业和邪定业,这是相对于感果来说的。

所造的业,决定不能往生西方极乐世界,就称为邪定之业;所造的业可能往生、可能不往生极乐净土,这叫不定之业;所造的业,决定往生西方极乐世界,称为正定之业。

如果以我们凡夫来说,称念弥陀名号,乘佛愿力,决定往生, 所以称为"正定之业"。除此之外,我们修诸善万行,回向求生,那 是不定之业,或许得往生,或许不得往生。如果我们不回向求生,决定都是邪定之业,即使修五戒十善,即使发菩提心、修六度万行,对往生来讲,都是决定不能达到的,除非回向。回向是有可能往生,也有可能不往生的,是不定的。

"凡夫众生,若不念佛求生,皆是邪业",这个"邪",倒不一定 是邪恶,比如造业造罪、贪瞋痴、毁犯戒律,这当然是邪恶、邪念,即使修五戒十善也是邪。这个"邪",就是决定不能往生。

"纵修余善回愿",往生也是不确定的。

"若能念佛,即入正定,佛力增上,破诸邪业",念佛称为"正 定之业",是靠阿弥陀佛的愿力增上缘。我们有很多的邪业,"正 定之业"能够破除,能够翻转,使得这个邪业不能障碍我们。

善导大师有条法语:

众生称念,即除多劫罪;命欲终时,佛与圣众自来迎接,诸邪业系无能碍者,故名增上缘。

- "众生称念,即除多劫罪",罪不就是邪业所感吗?念佛就能除 灭累生多劫的罪业,这也是破除。
- "命欲终时,佛与圣众自来迎接",这是佛力,佛与圣众来迎接 我们。
- "诸邪业系无能碍者",邪业会系缚我们,会障碍我们;但是因为阿弥陀佛的力量,这些"诸邪业系"就不能障碍了。这是阿弥陀佛增上缘的力量。

### 助业,助成正定业

助业,助成正定业。四者为警惕懈怠,策励精进念佛,助发其念佛之心以行称名之方法,故称助业。

所谓"助业",是相对于正定业,助成正定业的,有读诵、观察、礼拜、赞叹供养。

这四种助业,有警惕懈怠、策励精进念佛的作用。因为我们一般人不习惯只念这句佛号。如果能够从早到晚、从晚到早都喜欢念这句佛号,那是太稀有、太殊胜、太难得了。一般都是心慌慌乱乱的,有时候道理也不明白,信心也不坚定。那怎么办呢?就需要去读诵经典,听闻教法,心里坚固。有的时候懈倦了,就可以拜拜佛,绕一绕,参加法事活动,唱个赞。这些都是做一点调剂,也可以策励我们,在念佛的道路上走一走,停一停,坐一坐,但方向还是那个方向。

"助发其念佛之心以行称名之方法",四种助行是帮助我们发起念佛心,是帮助相续念佛的方法。如果你的心很勇猛,强健有力,相续念佛,即使这四种助业不做也毫无问题。

# 四助业亦称同类助业

此四助业亦称"同类助业"。相对于此,若是发菩提心、 出家等为五正行以外之诸行,则称"异类助业"。

这四种助业称为"同类助业",就是和称名是一类的,都是紧紧围绕着阿弥陀佛极乐净土,都是以弥陀净土作为圆心来旋转的。

读诵是读净土三部经,观察是观极乐净土,礼拜是礼拜阿弥陀佛,赞叹供养也是围绕阿弥陀佛、极乐庄严,所以都是一个核心,是一个类型的,叫同类。只不过在同类型当中,称名是最主要的,是主干,是"正定之业",这四种是辅助的。

"助业",并不代表称名往生不定,需要这四种来扶持,不是这样的。称名往生确定,之所以要有助业,是帮助你的心。往生虽然确定,可是你的心不定,在摇摆,或者在怀疑、在动摇,或者需要一些调剂。这个"助",不是助名号、助阿弥陀佛,是因为我们心还有空间,要通过这四种助业扶持我们的心,让我们归入正定之业。

一旦归入正定之业,一旦归命之后,这个心就很稳定,就像大树,根深叶茂,很稳固。初栽的树,还要在四边搭架子,让它稳定,让它可以扎根。

六字名号挪到我们心中来,我们初步信仰还是不坚定的,就会动摇。有的莲友很好奇,念佛法门没扎根,还想去学学密、参参禅。我劝你最好不要去。一棵树栽下去,还没扎根,摇摇晃晃,就自以为是大树啦。别说狂风一来,小风一吹就倒掉了。这个时候不仅不能晃,而且要加固。路边栽树,都是用四根木头柱子,用铁丝绑着扎在地上,它才能很稳当。

修学一定是有次第的。如果对各宗各派的法门也有好乐,也有喜乐心,暂时要忍耐一下。在本门当中,对于往生要确定、对于净土的法义确实扎根之后,有一个定向,然后你再看其他的。这样

不仅不会有障碍,而且还会扩展你的视野。甚至其他的书都可以 看一看,你看老子的书、孔老夫子的书,讲的都是念佛。有一个宗 旨,不论看到什么,都汇归到净土宗这边来。就好像一棵树扎根之 后,它的根越伸越远,不管是泥啊、浆啊,它都能吸收过来作为营 养。如果它的根没有扎稳,不是自己长出来的根,你把这个树根这 里放放、那里放放,它就死掉了。所以一定要是它自己生长的。

除了同类助业之外,佛门中其他一切修行,比如发菩提心、出家等等,这在《无量寿经》"三辈往生文"里都有说到,这称为"异类助业"。"异类",不是同一类型,但是也是助业。

关于发菩提心、出家等为什么能成为助业,在《净土宗概论》中有解释。比如有的人在家里就没法念佛,障碍很大,或心里不安,就要出家,到寺院里去念佛才能安心,这不就是助业了吗?稍微远一点,宽泛一点,但也是助业。

如果这么来看,佛门里一切行都是念佛的助行,都有这种助的功能。不过有远和近的不同,前面四种是特别近的助业。

# ⑦杂行

五种杂行。无量杂行。杂行亦入净土行。虽疏于正行, 尤亲于不求生之余行。

正行和杂行中,有的人把杂行也叫助行,它也有助行的功效, 只不过比较远。四种助业是近的、同类的。

杂行也可以翻对成为五种杂行,比如读诵杂行,读诵三部经

之外的一切经典就是杂行;还有观察杂行、礼拜杂行等等。

杂行也是净土的行法,"虽疏于正行",它跟正行相比,比较远一些,也不那么亲,但是它和不求往生净土的行法相比,还是比较亲的。同样发菩提心、修六度万行,有的人求在此土成佛,并不求往生净土,这样他就和净土门隔得很远了;有的把发菩提心、求菩萨道回向求生,那就入净土门了,就近了;如果进来之后,进一步能够修五种正行,一向专念,那就越来越近了。这是有不同的范围。

#### ⑧五番相对

前面说了正杂二行的行相,下面说二行的得失。所谓"五番相对",也叫"五番得失",原文是:

若修前正助二行,心常亲近,忆念不断,名为无间 也。若行后杂行,即心常间断,虽可回向得生,众名疏杂之 行也。

"亲"相对的是"疏","近"相对的是"远","无间"相对的是 "有间","回向"相对的是"不回向","杂"相对的是"纯"。把这 些词挑出来,作五个反面的显示,让我们非常明了。

有位法师说他看了这个五番相对之后特别感动。他原来不能 专修念佛,因为不了解这个道理;一旦了解五番得失的利益,就专 修念佛了。这是他亲自告诉我的,我听了很感动。

#### 亲疏对

修杂行者,三业与佛常相舍离,故名疏行。

修杂行的人,身、口、意三业跟佛是常相舍离的。这样关系就不亲密,就生疏了,称为疏行。

专修念佛, 起行有三种。

众生起行,口常称佛,佛即闻之;身常礼敬佛,佛即见之;心常念佛,佛即知之。

"众生起行,口常称佛,佛即闻之",念南无阿弥陀佛,阿弥陀佛当下就听到了,即使自己没听到,佛也听到了。我们念佛,自己听不到的时候多着呢,嘴巴在念,心里全部忘记了。这时还是你在念佛吗?估计是佛在念你。佛念你,你没听到,但是佛听到了。所以,我们念佛、佛念我们,这句名号里两者当下都有了。你念的每一声佛号,佛都听到了,佛念你多少句,你都没听到,打妄想了。

"身常礼敬佛,佛即见之",你在那里拜佛,佛就看到了。你念的这句南无阿弥陀佛名号,这六个字就是阿弥陀佛本身。他有耳朵,有眼睛,有鼻子,有身体,有心。你称他,他就听到;你拜他,他就看到;你点香,他也闻到。你念佛,他就知道;你干坏事,他也看到了。

"心常念佛,佛即知之",你心里起心动念,嘴上没念出来、没 礼拜,佛都知道。

众生忆念佛者,佛亦忆念众生,彼此三业不相舍离,故 名亲缘也。 "忆念佛",就是身口意三业的忆念,口业称佛名号,身业礼拜佛像,心中忆念佛的慈悲恩德。

"众生忆念佛者,佛亦忆念众生",这两句话说起来有先后,其实是不分开的。念这句南无阿弥陀佛,当下即是我念佛,也是佛念我。大家能够体会吗?就是我们称这一声佛号,当下是我们在念佛,更是佛在念我们。如果不是佛在念我们,我们根本念不出来的。人和人之间打交道,我喊张三,张三就回答;我打电话,我说一句,对方说一句。阿弥陀佛跟我们说话,根本用不着这么复杂,他跟我们心灵交流,不用第二个声音,就是我们在念南无阿弥陀佛的当下,既是我们在念,也是佛在念。所以叫"众生忆念佛者,佛亦忆念众生",就在这当下。就像我们握手一样,我握住你的手,同时就是你握住我的手。不可能说我先握你一把,你再握我一把,是一握住的当下,双方就握住了。你念佛,佛就在念你了,没有第二念。所以,"众生忆念佛者,佛亦忆念众生",都在这一句名号之内,这叫"彼此三业不相舍离"。"彼此三业不相舍离",我们念佛人所起的三业,拜佛、口称、心中忆念,都是阿弥陀佛住在我们心中所发动的作用。我们的三业是佛所发起的,怎么分得开啊?

佛就住在你心里,还能分得开吗?不然你怎么会念佛啊。烦恼 住你心中,你就会骂人,你跟烦恼三业分不开,心里有恶意,口中 出恶言。如果佛不住在你心中,你怎么能念出这么漂亮的佛号呢? 这句佛号哪能那么容易念出来?瓶里装了什么,就能倒出什么。你 心中有什么,才能出什么,你心中没有佛,口中怎么能倒出佛呢? 不要以为这句佛号没什么了不起,那是你不认识,有眼不识泰山,有眼无珠。所谓骑牛找牛,念佛找佛,"南无阿弥陀佛,你怎么还不来啊?南无阿弥陀佛,你在哪里啊?"所以众生是"睁眼瞎",佛就在这里,你念着佛还到处找佛。

这就是对名号不了解,不能如实修行相应,不知道"如彼如来光明智相,如彼名义"。念阿弥陀佛,这句名号就是实相身、为物身,就是阿弥陀佛的本尊,你想见阿弥陀佛非常容易。我们想跟法界最高的佛王——阿弥陀佛联系,那太容易了,"南无阿弥陀佛",就联系上了,跟佛之间心和心就沟通上了。我们念佛,佛住在我们心中,我们也住在佛心中。

如果你到朋友家去做客,朋友家里富丽堂皇,给你好吃、好喝、好招待,把你当作座上宾,然后带你出去玩,这样你高兴吗?然后你也请朋友到你家做客,你家房子又矮又小,又阴暗又潮湿,一天三顿还吃不上,然后自己只顾自己吃,不喊朋友。即使这样,这位朋友也不离开你,还来保护你。

这位朋友就是谁?就是阿弥陀佛!阿弥陀佛说:"娑婆世界小凡夫,请你到我心里来做客吧,我的心就是我的家。"佛的家真是光明、堂皇、清净、欢喜、快乐。阿弥陀佛千方百计来照顾我们、安慰我们、护佑我们、巴结我们、讨好我们,让我们欢喜。

我们说:"阿弥陀佛,你也到我这里来做客吧,住我心中吧。" 阿弥陀佛说:"好!"就来了。佛到我们家里,我们就用贪瞋痴三毒 烦恼供养阿弥陀佛,"你吃这个吧。"阿弥陀佛只好说:"好,我这 个胃消化好,没关系,全部消化。"我们有时候就把佛忘记了,慢 待他,就以为佛不在我们家里,所以偷偷干坏事,无视他的存在。

阿弥陀佛在我们心里住着,即使我们慢待他,不给他好吃好喝,甚至给他坏脸色、漠视他,阿弥陀佛也像一个老仆人一样,很忠实地给我们守家。我们忘记了他,他也在我们心里守着。等我们回来的时候,就有一个温暖的守候,给我们黑暗的房间点上一盏光明的灯——我们的心是黑暗的房间。

夏天天热,这就代表我们的热恼,阿弥陀佛给我们开一个凉爽的窗户;冬天寒冷了,我们冰凉了,阿弥陀佛给我们生个暖炉子。所以阿弥陀佛在我们心里做仆人,照顾我们。

所谓"亲缘",要体会到念佛跟佛是很亲的,众生三业归佛, 佛是以三业来摄受众生,这叫"彼此三业不相舍离"。佛就坐在我 们心头,我们也在佛的心头。

文字上虽然是这样,要结合我们念佛的心得,这样来看经文,看祖师的法语,会更加亲切,开口就是"南无阿弥陀佛"。"南无"就是归命。归命了,跟佛就亲了;不归命,还是两家人,当然就疏了。有你有我就疏了,无你无我才是亲。我们念南无阿弥陀佛是归命的,是无你无我,是一条命。讲"亲"都不足以形容。

有你有我,没有归命,那就是疏。所以,杂行的人要回向,回 向那是有你有我,这自然就很生疏了。专修念佛的人没有回向,因 为没有你、没有我,是一家人,已经归命了,回向给谁?

#### 近远对

修杂行,与阿弥陀佛遥远。

我们想想看,杂行的人跟佛不就很生疏吗?关系不亲不近,才 会杂。如果关系很亲很近,不就一向专念阿弥陀佛了吗?何必要杂 行杂修呢?杂行杂修跟佛就有距离,有距离就疏远了。

这是很显然的道理,要结合我们的心来看。有的人好像很虔诚、很努力在修行,他站在自己的立场上似乎是这样,但是他跟阿弥陀佛隔得很远。为什么呢?比如,两个年轻人谈恋爱,他很喜欢她,他的桌子上摆的是她的照片,床头摆的也是她的照片,手机界面也是她的照片,电脑打开也是她的照片,绝对不会放第二个人的。

阿弥陀佛对我们是一心一意,而我们对阿弥陀佛是三心二意, 这像话吗?这说明感情不深啊,这就是疏。真的跟阿弥陀佛全心全 意,必然会走到哪里都念南无阿弥陀佛,这是自然而然的。

而且阿弥陀佛叫我们要一向专念。有的人不识好歹,"阿弥陀佛怎么这么武断?太霸道了,就叫我一向专念,我还有许多别的佛菩萨要念呢"。这不是武断,不是霸道,不是专横,这是佛的彻底慈悲。一向专念,是阿弥陀佛想让他的生命、他所有的功德,满满地充满在我们身上,不要我们留一点点空隙。只要稍微有点空隙,不念阿弥陀佛,就一定念杂善和妄念。

人的气血,如果走到手臂上不能穿过去,那这个手就会僵,或者会烂掉。必须气血在身体上完全充满,这个人才身体很健康,很

饱满,很有力量。阿弥陀佛要让他的气血完全地充满你,就让你一向专念,连指甲也充满,这样气血就充进去了。你留一块地方不念阿弥陀佛,阿弥陀佛的气血充不到,那里就僵了,你就中风了,偏瘫了。

阿弥陀佛要我们法身滋肥、法身充盛,所以我们要一向专念,每一个毛孔都要念,以便阿弥陀佛六字名号的生命气息充满我们全身,白天晚上都不离开我们,把他的好处全部给我们。就像要饭的一样,一个人端个钵去向别人要饭,大富长者让他把钵倒空,目的是装满甘露妙味给他,不倒空没地方装。

人和人之间隔得有多远?五十里、一百里、一万年、几个大劫?人和人之间隔得非常遥远。你看天上两颗星似乎很近,都叠到一起了,其实那两颗星不知道差多少万光年。两个人在一起坐着,甚至是夫妻睡在一张床头上,看上去像两颗星星重叠了,其实不知道隔多远。因为每个生命是一个个体,无量劫以来,你轮回你的,我轮回我的,哪里有相近的?你说你的话,我说我的话,人和人之间都是封闭的、孤独的,孤独的众生,孤独的心灵。

人和人之间,人和佛之间,人和一切万物之间,娑婆到极乐, 秽土到净土,所有的距离,就是六个字——"南无阿弥陀佛"。没有 这六个字,任何人之间都不能沟通。你不可能发明一艘飞船,从你 的心飞到对方的心里。一般所说人理解人、要沟通,那个都是表皮 的。但是,有了六字名号,两个人也好,凡夫跟佛也好,互相之间 就没有距离了。远有多远?就六个字那么远:近有多近?也是六个 字那么近。

专念南无阿弥陀佛的人,跟阿弥陀佛之间还有距离吗?没有 距离了,是一体的,因为我们之间六个字沟通了,这不就近了吗? 没有专念阿弥陀佛,没有念佛,跟佛就太远了。

不论是父子,还是母子,还是夫妻,还是兄弟,不念佛都远得很。只要念佛,即使是仇人也会很亲密;不念佛,即使是父子,也是陌路人。这句话希望大家听到心里,这句话是有一定深度的,心思浅的人恐怕听不懂,以为"这是破坏我们父子感情啊"。

修杂行和阿弥陀佛遥远;专念佛和阿弥陀佛是一体的,一体 之近,讲"近"还不足以形容,因为是一体的,零距离;不念佛,跟 阿弥陀佛永远隔着。

下面有三条法语:

1众生愿见佛,佛即应念现在目前,故名近缘也。

你愿意见佛,你念南无阿弥陀佛,当下佛应念现在你的眼前,用"近缘"来说明。

2行者正称名时,彼弥陀即遣化众,应声来现。(下品上 生释)

像这样的经文,多看多思维,会增加我们的信心。我们念南无阿弥陀佛,不要认为在那里扯着嗓子干嚎,不是的。我们念佛的当下,佛就住立空中,佛就在舌头上,佛就在我们心中,一点没有隔开。这样就喜欢念佛,事实也是如此。如果这句名号不是佛,他怎么能救我们呢?

3弥陀在空而立者, 但使回心正念, 愿生我国, 立即得 生也。

这也显示近,"立即",站那里就往生净土。

### 无间有间对

正行于弥陀忆念不间断, 杂行忆念常间断。

专修念佛,这叫正行。以正定业来代替五种正行。

"于弥陀佛忆念不间断,杂行之人忆念常间断",道理很显然,你杂行,念念佛,又念念别的,不就间断了吗?"忆念不间断",倒也未必说白天晚上嘴巴都不休息,不是这样的。是我们的心跟佛没有距离,没有间隔,没有切断,这叫不间断,一心一意念阿弥陀佛。"南无阿弥陀佛"六个字,已经把我们的心跟佛的心完全连在一起,一头是"南无",一头是"阿弥陀佛"。我们跟佛,必须是两个人合在一起,才能叫作"南无阿弥陀佛"。"南无"是我们这边的,要南无;"阿弥陀佛"是佛那边的,他要救我们。如果我们不参加,阿弥陀佛还是不完整,他没有"南无"两个字啊。"南无阿弥陀佛",这就完整了。一个巴掌拍不响,两个巴掌才拍得响。我们是一个巴掌,佛是一个巴掌,一拍即合,就响了。

# 回向不回向对

修正助二行者,纵然不别用回向,自然成往生业。修杂行者,必用回向之时成往生因;若不用回向之时,不成往

生因。

今此《观经》中,十声称佛,即有十愿十行具足。云何 具足?言"南无"者,即是归命,亦是发愿回向之义;言"阿 弥陀佛"者,即是其行:以斯义故,必得往生。

杂行杂修,修五戒十善也好,修六度万行也好,如果不回向, 跟往生没有关系,所以必须回向;但是念六字名号不必回向,自然 成为往生之因。

我打个譬喻。我们前几天外语比赛,有人讲日语,有人讲英语,如果听不懂,就需要一个翻译。如果自己盘心思,还需要翻译吗?不需要。杂行要回向、念佛不用回向的道理就跟这个一样。杂行就是外国话,不是极乐话;要到极乐,必须找一个翻译,把六度万行的功德翻译成极乐的功德,才可能往生。念佛就是在自己盘心思,自己说给自己听,还要翻译吗?念南无阿弥陀佛就是往生极乐,自己动心念,自己当下心知肚明,不用翻译。别人说外国话,就一定要翻译。杂行杂修就是说外国话,不翻译听不懂。

六字名号也不用翻译,直接说"南无阿弥陀佛",佛就听懂了。解释它的意思,善导大师说"'南无'即是归命,亦是发愿回向之义",你只要念出南无阿弥陀佛,佛就知道这是归命、发愿回向,就来救你;"阿弥陀佛即是其行",有人不会修行,阿弥陀佛说:"我没要你修行啊,你不会修行,我会修行啊,你只要归命就行了。"净土法门是归命的法门,不是修行的法门,你只要归命,佛的修行为你所用,不需要你修行。"阿弥陀佛即是其行",佛就是你的修行。

善导大师的解释,读起来很舒服,怎么读怎么舒服。 我们来看"回向",就有几点:

第一,方向。方向偏了,就要调转过来。杂行杂修的人没向着极乐,当然要转过来。他正在修五戒十善,向人天,"不行,我不要上人天";或者他修别的菩萨道,"我不要这个感果,我方向转过来求生极乐",他要回向。那么念南无阿弥陀佛,本来就向着极乐,你还要怎么回向?所以也没有回向的余地。

第二,距离。比如说我修了别的法门,跟阿弥陀佛还有一段距离,那就要赶上,就要靠近;可是念阿弥陀佛,当下跟阿弥陀佛成为一体,也不必回向。

第三,时间。修别的法门,修完之后,晚上念个回向偈;念佛的当下,念念就是发愿回向,念佛跟佛成为一体,回向都用不着了,当下就感得极乐的果报。就感果的作用、功能来说,也不存在回向的余地。

念佛,称念弥陀名号,你念佛的当下就跟阿弥陀佛一体,还需要回向吗?"南无阿弥陀佛",这一声,当下佛就来了,和你一体,还讲什么回向?哪有时间、地点给你回向?你当下念佛,就当下圆满,不谈什么回向不回向。就像一滴水投入大海,当下就已经在大海里了。

## 纯杂对

正助二行, 是纯极乐之行。杂者, 非纯极乐之行, 通于

人天、三乘及十方净土。

五戒十善,通于人天或三乘道果,甚至通于十方净土,不是纯 向极乐的。

有人问: "阿弥陀佛名号就是阿弥陀佛本身,这个信不来,这 句名号怎么就是佛呢?"你信不来,是因为凡夫的习惯性思维,落 在凡夫境界,当然信不来。其实,信这件事情,你信就信来了,不 信就信不来。很简单,你信了就好,这是个事实。

"如是我闻",这句名号就是佛本身,你就把这当作一个事实接受下来,这不就信了吗?你总是在那里想:"名号、名字怎么是他本身呢?名不就是名吗?"凡夫的境界就是这样。要想到,佛的境界是不可思议的,在我们有限的经验范围之内,找不到这样的例子,所以必须无条件相信。

像我们小时候学外语学得不地道,回去对老太太念"Good morning"。老太太觉得这"狗头猫脸"怎么是"早晨好"呢?就想不通、信不来。她站在自己中国话发音的角度,怎么思维都想不通、信不来。英文就是这么说,"Good morning"就是"早晨好",信了不就完了嘛。把自己的观念放下,把它当作一个事实接受下来就可以了。

名号就是佛, 你接受下来, 这样念佛的时候, 就跟佛很近。你总是想"名号怎么就是佛呢?"那你念佛就没有亲切感, 就不能"如实修行相应"。你是把佛的名号等同一般人的名号, 认为差不多。

佛跟人有什么差别呢?这句名号是不可思议的。

如果从世间来讲,很多动植物都很不起眼,是无名小卒,是很低级的、卑微的,甚至连名字都没有。越往上名气越大,所谓"大名鼎鼎""久闻大名,如雷贯耳",越是高级的生物越有名。

名随人异。像小老百姓,也有个名;后来他做总经理了,他的 名跟一般人的名就不一样了,名里面就有他的能量。

我们作佛事超度,就要给被超度的人写个牌位,写上他的名字,"念佛功德回向给某某某",这样他马上就收到了。名字不是很重要吗?名有招感作用,我们凡夫的名还有这个作用,而且名本身含摄很多内容。

在古代,帝王的名就更不一样了,皇上写字叫"御笔",圣旨一到,臣下就得跪拜迎接。"皇上写的两个字来了,皇上自己也没来,我们不必那么认真吧?"那就是欺君,杀头之罪。你得老老实实、规规矩矩地接旨。

所以,越到上层,名的作用越大。一直到佛这个层面,名就代表一切,名号把十方法界全部包含了。

"名体一如",这是大乘佛教的至极境界。概念和实体融合在一起,没有分别。我们众生都在分别境界当中,都是二元对立的。佛是一真法界的,不是我们的境界。所以,以我们这样的境界,这样的逻辑思维经验来判断佛,那是无法信受的。就像一个盲人,对他说外面的大千世界,他不相信,非要自己看见才相信,那永远不能相信。"我没看见,我也没理解,我就不能相信",相信哪里需要

理解呢?相信就是理解了,不是理解了才相信。要理解了才相信,永远相信不了。

"没有理解就相信了,这不是迷信吗?"这话听起来很有道理, 其实是完全颠倒的。迷信,也不见得不好,"迷信"两个字挺好的, 没有信佛之前是迷的,在迷的状态下我们信了佛,从迷走向信,不 是很好吗?就像一个人迷路了,你迷路了,让我带着你走,可是你 又不信我,你说:"我信你,我就是迷信!"那你迷路了,你不信我 能行吗?因为你迷路了,所以你必须信我。你如果明白道路,还要 我干什么?因为我们是迷茫的凡夫、无明的众生,所以我们才要信 佛。当然,这是不同的解读。

所以,信了就是信了,很简单,不要那么复杂。经文一开头就说"如是我闻",是什么样就是什么样。你如果去想,那你是外行,你想不通的。打个比喻,一个小小的U盘里面,有一个图书馆,这你怎么信?"这哪是图书馆?一本书没看着"。再比如一个录音笔,一录几十个小时、几百个小时,多少话都存在里面,这怎么相信?在哪里?怎么收下去的?它有大脑吗?它怎么能记得住?还能放得出来……这些如果以常规思维,是无法相信的。一张碟片,里面有图像,有视频,一放就出来了,这些你信了就信了,没有什么信不来的问题。

所谓"信",就是佛菩萨在经典里告诉我们,"这句名号就是实相身,名即法",我们接受了,就会有效果,就会有作用。

还有人说:"听了师父讲的归命,自己还是模模糊糊的。"归命,

要怎么归命呢?我们学习经教,主要是依据经教的文词,然后要撞击我们的内心。讲法者讲得再多,听法者如果没有相应的觉受,没有相应的心得,可能就觉得听不懂,不知道在说什么。所以,不是以个人讲的来代替,而是以经文法语为标准,不过讲法者和听法者可以互相启发。

"归命"其实就是"两种深信",深信自己无法出离生死,要靠倒阿弥陀佛,这就是归命。

在现实生活中,我们平常怎么归命?比如说,路上的行人,你也走路,他也走路,你不可能归命他。现在你掉河里快要淹死了,这时旁边来了一个人,你马上就归命了——"救救我!"因为你没有办法了。所以,归命就是要体会到自己是一个必然堕落、要下地狱的人,这样你自然就归命了,不然都是讲假话。如果没有这样的机深信,当然就很难产生归命感。

还有一个办法,就是多念这句南无阿弥陀佛,自自然然就会有归命感产生。

有些事情是很简单的,当下领纳就可以了。如果你在里面摸索、思维,无事找事,这样就会很麻烦。倒是那些没有多少文化的人,也不要求理解,像一些老太太,你怎么讲她们怎么信,也不问那么多。

## ⑨杂行之意义

我们说正行和杂行有五番得失,"那杂行还有什么意义呢?

不如干脆排除算了"——不是这样,杂行有它的作用和效果。下面我们列了三条:第一,调熟众机;第二,回入念佛;第三,结缘果遂。

#### 调熟众机

第一,调熟众机。积福修善,增长慈心,谦下柔软,向 机深信。

怎么"调熟众机"呢?通过杂行,可以积福修善,增长慈心, 谦下柔软,而产生机深信。

机深信,有人说信不来,信不来那就去修杂行,修圣道门。你 不断地修行,福报增长,心里就会慢慢开窍,所谓"福至心灵"。

信不来是因为没有智慧,也是因为没有福报,没有福报就信不来。说信佛,有的人就摇摇头,福德因缘都没有到。通过各种修行,慢慢会增长慈悲心;通过这样的修行,福报增长,智慧开解,心就会慢慢谦下,就会柔软,就会得到法的滋润和利益。这样慢慢就会启发机深信。

当然,这个过程因人而异,有的人可能修一段时间还越发骄慢了。要在如法的路上走下去,有人可能一生,有人可能多生,这都不好说。阿弥陀佛成佛十个大劫,我们到今天才来,经过了这么长的时间。所以,杂行并不是不好,对需要的众生,杂行适合他的根机。

#### 回入念佛

第二,回入念佛。渐能明信佛智,而发三心,归入 念佛。

这和上一条有前后次第关系, 杂行能慢慢走向机深信, 渐渐明信佛智。

佛的智慧是不容易信的,说"念佛决定往生",他马上就相信了,这是久有善根的人。有些人不能当下明信,那就要通过杂行回向这个台阶,回向求生极乐,然后慢慢转入念佛。

比如火车速度很快,又是加重的火车,又很长,那拐弯就要大一点。如果拐弯很急,它就会冲出轨道。

凡夫众生业障这么深重,像一列载重的火车,自力的惯性特别强,跑的速度很快,想要一下转到佛力,那一定会出轨的,说不定还会跑去修外道了。那就要通过杂行,慢慢地绕一个弯,然后导向正行,导向专修正定业。

释迦牟尼佛在《观经》里讲十三定观,讲三福九品,也就是给我们一个转弯。启发我们明信佛智,发起至诚心、深心、回向发愿心,归入念佛。所以,杂行是归入念佛的前方便,这是对机而说的。

# 结缘果遂

第三,结缘果遂。这就看得更远一些,就是跟他结结缘,今生 没回入念佛,根机没调成熟,但是来世还是依这个机缘得度。

所以,杂行有它重要的作用。

## 释"未有一人得者"

有人问,道绰大师在《安乐集》里有一段话,"是故《大集月藏经》云:我末法时中,亿亿众生,起行修道,未有一人得者"。有人去查了《大集月藏经》,他说并没有发现这样的文句。还有人说,"未有一人得者"这句话是不是绝对了一些?像六祖大师、米勒日巴尊者,不都是得道的吗?是不是改为"罕一得道"比较好?这样就不会有争议。

第一,如果祖师有取意文,而后人研读发现没有这样的明文, 那我们依祖师不依后人。道绰大师研读了经典,他说有;而后世的 人研读了说没有,那我们信谁呢?我肯定信道绰大师的。因为祖师 看经文,道眼圆明,以法眼、道眼、慧眼来看;凡夫都用识心分别, 是看不出来的。

记得小时候,我父亲经常早上起来,往天上一看,"嗯,今天下午恐怕要下雨"。我一看,太阳出得这么好,怎么说下午下雨呢?我就说:"我看这天没有下雨的意思。"可是到下午就下雨了。他一看就知道要下雨,我怎么看不出来?因为老农识天气啊。他每天早上起来观天象,一看就看出来要下雨。我看不出来是我没有经验。

生活中一个细小的事情都这样,何况佛经的深妙义理?后来的人看看,说没有那个意思,就这样相信他了?好像打井一样,有经验的人一看,说这里打下去就有水,没经验的人是看不出

来的。

所以,我们一定要依据祖师。现在的人就是胆子大,一翻经典,"我看没那个意思,道绰大师搞错了",这样还能学佛吗?

关于"亿亿众生,起行修道,未有一人得者",有人以为这句话从逻辑上好像不够完整,不够周密,"不是还有几个吗?怎么说没有一个人得道呢?"

说法有内有外。说话的人,并非"事不关己,高高挂起",好像 漠不关心,他有他要表达的立场和他所劝化的目的,他有这个心 念。"未有一人得者",我们看这句话,如果以自己的想法,认为它 可能是病句,其实它是非常完整的。因为听到这句话的人有两种: 一种是凡夫,一种是圣人。凡夫不用说,无有一人得者,讲的就是 自己;圣人看了以后也不会有意见,不会说"道绰大师讲错了,我 就是那一两个,我得道了,你怎么能说无有一人得者呢?"圣人会 讲这个话吗?讲这个话的就是凡夫,圣人看见之后不会认为有错 的,他也首肯。所以,不论对凡夫还是圣人,这话都没有毛病。

那么,哪种人看出有毛病呢?既是凡夫,又妄把自己当作圣人,然后又不真实修行,又不用佛法对照自己,就会说"这句话语义不圆满,有病,是病句",这就叫鸡蛋里面挑骨头。这不是讲话有病,是他心里有病,他不好好修行,不对照自己,他才觉得有毛病。

祖师的话,干脆,决断,明了,不含糊,不给凡夫企图心,不 让你起骄慢心,也不给你一点点缝隙,是彻底打死凡夫的妄想,所 谓"置之死地而后生"。"亿亿人修行,无有一人得者",那你不就 老实了吗?

万一有一两个圣人,自然不会影响他,他不会看了这句话,往 地上一坐,"完了,我不能得道了",不可能,他是圣人。凡夫听到 这句话以后,就会很警醒,这样就非常好。

如果改为"亿亿人修行,罕一得道",这句话当然也可以,但是力道不足,力量不够。凡夫都很骄慢,"罕一得道",有的人就会认为自己属于"罕一得道"那个人,还要试一试,那不是害了他吗?如果说没有人得道,他就老实了。

对于机深信的人,"罕一"两个字就不需要了。对于需要这两个字的人,刚好把他害了,"我可能是那个'罕一得道'的"。凡夫心里多少都有这样的念头,听说藏、通、别、圆,"那我可能是那个圆教上根,我不是藏教、通教钝根,那个档次很低",就自己往上攀。

这两句话,从劝化的立场,效果完全是不一样的。

"罕一得道",是在对外人讲话,外人可能会挑毛病,为了兼防他用一两个典型来诘难,跟他这样讲就方便一点。"未有一人得者",是对自家人讲话,自家人讲话就不客气了,就直接说出来。

所以,哪一个更慈悲?跟自家人讲话更慈悲、更直接,这才是本意。对外边人讲,人家接受不了。

六祖大师一听到"应无所住而生其心"马上就开悟了, 你呢? 《金刚经》念三千遍也没开悟。六祖大师、米拉日巴都不是实业凡 夫,都是大权示现,所以不是一类。

道绰大师讲的是一般性的,"未有一人得者",这句话从语言 来讲是没有问题的,何况还有他要表达的思想。

还有道绰大师的"若有众生,纵令一生造恶",这"纵令一生造恶"几个字,有人觉得,这是不是把经文给修改了。还有人觉得"临命终时"四个字也是加上去的。

《安乐集》原文是这样的:

是故《大经》(第十八愿之意)云:"若有众生,纵令一生造恶,临命终时,十念相续,称我名字,若不生者,不取正觉。"

关于"纵令一生造恶",慧净上人解释说,正是因为这六个字,照亮了我们的前程。其实这六个字,即使是看第十八愿,也有这样的意思。"唯除五逆、诽谤正法",这不就有这样的意思吗?只是把这个除掉,知道我们可能是这样的根机,加以抑止。《观经》下品三生,不都是一生造恶吗?如果说这六个字绝对不能放进去,请问《观经》下品三生能够跳出第十八愿之外吗?不能跳出第十八愿之外,就可以在这里说明。他们正是一生造恶的众生,而且用"纵令"两个字说明,不是鼓励我们一生造恶,而是说即使这样也可以得救,也有抑止的意思在当中——"纵令"。

这些解释, 自家人说自家话, 都有祖师的悲心和智慧。

现在的人,心非常浮浅,又不踏实修行。有的初学,不了解谁是自家人,不了解谁是家里的、谁是父母。所以,传承特别重要,

要清净。昙鸾大师、道绰大师、善导大师,我们依据这一系祖师。

善导大师讲"称我名字",有人也嫌"称我名字"几个字不好, "'念'是指心念,如果是称名,《观经》十三定观不是白讲了吗? 后面讲了一句'持无量寿佛名',怎么能只凭这一句呢?"他想不 通。善导大师难道不知道十三定观吗?

引用这么多,目的是说,我们要老老实实依据祖师的教言,依 言启信。

#### ①统入一味

既入正定业,向所判助业、杂行,失其助杂之相,统入一味,念佛体内之行。比如随王出征,皆称王师。亦如主人一人,随从多人。

正定业和助业、杂行的关系,在进入正定业之前,助业能帮助 我们进入正定业,甚至杂行也能调摄众生的根机,回入念佛,这有 它的作用。

已经入了正定业之后,原来所修的助业和杂行,就不再是助业和杂行,"失其助杂之相,统入一味",而成为念佛体内的功德,就是通通被念佛所包含。

"比如随王出征,皆称王师。亦如主人一人,随从多人",这是两个比喻。

"随王出征",随着大王出征,这个部队就称为"王师"—— 王的军队。大王虽然只有一个,但每个士兵都称为王师,是奉了 王的名义。念佛正定业就是"王", 助业、杂行就是各个分散的部队, 是正定业的一个集团军, 全部由王来统领, 通通称为王师。不再分助分杂, 而是统一的, 一个部队、一个番号、一面旗帜。这样的正定业就不是孤单的, 是一个旗帜统领一切, 这样才能统领起来。

就像走路一样,主人只有一个,旁边随从有好多,但是大家都看主人的面子,不是分开的。专修念佛的人,即使在放生啊,做慈善啊,或者在礼拜啊,都没有助业之相,也没有杂行之相,都统摄在念佛当中。在他个人的觉受当中,也是说"我念佛才这样做,我这样也是念佛",心里自然流露出来的,也没有分开,不会认为是杂行,他不会有这样的疑惑心、动摇心。有人指责他,他也不受指责,因为他做那些,本来就是因为念佛的缘故。

这是正定业跟助业、杂行的关系。入正定业之前和入正定业 之后,性质不一样,作用也不一样。

# ①何故观佛也是助业?

在四种助业当中, 观佛向来倍受重视, 为什么也是助业呢? 那是因为弥陀本愿的缘故。弥陀本愿唯选择称名作为正定之业, 所以观佛就不能作为正定之业了。

观佛不是正定之业, 也显示了佛的慈悲, 观佛比较难。

一个是佛的本愿,一个是佛的慈悲。

同时,我们观佛,佛的光明摄取念佛众生,这是由观佛助业进

#### 入了正定业。

### ①只修正定业,不修助业,可否?

如果有人看到正定业和助业的关系,说:"那我只修正定业,不修助业,行不行?"从理论上来说,只念佛是可以的;但从实际出发,这样的情况可能不存在,除非有特别因缘。比如说《观经》的下品往生。下品上生还有个合掌叉手,善知识为说大乘十二部经典,还有读诵;下品中生,善知识为说阿弥陀佛光明神力等等,也许还有听闻;下品下生,他躺在床上,为他说种种妙法,教令念佛,他也念不了,他怎么合掌叉手啊?他怎么礼拜啊?他怎么读诵、观察?都没有了,五种正行之中他只有一个正定业——南无阿弥陀佛,就是称无量寿佛名。

所以,除非有特别的障缘,一般来讲,修正定业的人,不可能 绝对不拜佛,绝对不诵经,绝对不读诵、不听闻,主观上应该没有 这样的意愿。客观上被限制了,那是另外一回事。

# 4. 信愿行论

接下来我们来看第四点, 信愿行。

这也是一个重点讨论的题目,因为信愿行是净土门历来强调的,非常重要。圣道门是戒定慧,净土门是信愿行。关于信愿行的内涵、关系,有必要了解。

本来这段经文并没有说到信愿行,那怎么又说信愿行呢?这 是根据"闻说阿弥陀佛,执持名号"这两句经文展开的。

"闻说阿弥陀佛"就是讲信愿,具足闻,听闻善知识讲解阿弥陀佛的名号功德、极乐世界的功德庄严,而产生信心,愿意往生,这叫"闻说阿弥陀佛"。接下来就会"执持名号",执持名号就是行。经文的来源就是这两句话。如果展开来讲,整部《阿弥陀经》所讲的也就是"信愿行"三个字。这里将"执持名号"再展开。

关于"信愿行",也有两种理解,这两种理解会影响我们往生的几率。

第一种理解,把信愿行看为三个,就是信、愿、行次第各别。 先要信有极乐世界、有阿弥陀佛,这叫"信";"愿",你要愿生西 方极乐世界,这叫"愿";接下来你还要修行,要称念弥陀名号,或 者要种种修行回向。一般就会这么理解。

这样的理解正确不正确呢?应该说是正确的,但是不够圆满。 这样的理解是次第的,是各别的,是把信、愿、行分三节,有前后 的次第关系,然后每一个都有单独的内容,所以往往就会说"信愿 行三个,一个不能少"。这样的理解就好像你要抓住三件东西,没 有一个宗。

第二种理解是,信愿行三个就是一个,一个就一定包含三个, 单独从信也可以,单独从愿也可以,单独从行也可以。

善导大师对信愿行的解释特别多。

## (1) 善导大师论信愿行

关于信愿行的关系,我们仍然依据净土宗的祖释,这里没有引用太多,只列了善导大师的法语。

一般有七个方面:有单从信所讲的,像机法两种深信,就单独从信来说;还有单独从愿来说;还有单独从行来说的,比如"望佛本愿,意在众生一向专称弥陀佛名"就讲行;还有信愿合说的;也有信行合说的;也有愿行合说的;还有信愿行三个在一起说的,一共有这七种。

如果把所有这些文句列在一起,就会看得很清楚,就是从统计学的角度来看也非常清晰,善导大师说"行"的特别多,规范在行、落在行的地方特别多。这样,说信说愿的目的在哪里、信愿行之间的关系就很清楚了。

善导大师在解释信愿行的时候,有两个要点:

第一, 信愿行三者是一体不分的。

不论是从信,还是从愿,还是从行,单角度、双角度还是三 者合讲,都可以,因为它们是一体不分的:讲信,就有愿和行在 当中,讲愿,信和行也在里面。这样才可以或单、或双、或三,都 可以。

第二,善导大师虽然说三者一体,但重点是落实在行持。

讲信愿,一定要归在行持当中。为什么这样呢?这样比较稳

健、稳当,不会出差错。因为行持讲究具体的事修,执著事修,"不虚入品之功",一定是有效果的。只怕有人执理废事,讲空,讲玄妙,以为信了就可以了,等等。这样对信没有正确理解,会废弃事修,这就危险了。善导大师所讲的非常全面、稳当。

这里列了三点, 这三点是一个大框架。

1一句南无阿弥陀佛具足信愿行。

2就行立信。

3两种深信入一向专称。

把这三点掌握了,就可以了。

- "一句南无阿弥陀佛具足信愿行",这一点可以叫作原始点。 说信愿行,原始的出发点在哪里?就在这句名号当中。
- "就行立信",可以叫作立足点。我们的信,要站在哪个位置上?这是我们的立足点。
- "两种深信入一向专称",这是归结点。说信说愿,说那么多,最后要归到哪里?归到念佛。

总的来讲,是归到一句南无阿弥陀佛,这是一个最根本的出发点,原始点就是出发的地方,从这里出发的,叫出发点。立足点,就是在行进过程中,脚随时所站的位置,就是"就行立信"。"信"就像我们的脚,"行"就是我们站的地方。我们的立场,站在哪个位置上,我们的信是怎么建立的。这个行就是指六字名号,或者称名的行法,以此来建立我们的信心。这是在运动的过程当中。那么最后归到哪里呢?一定要归到一向专称,两种深信是要进入

#### 一向专称的。

### ①一句南无阿弥陀佛具足信愿行

首先说阿弥陀佛名号本身具足信愿行,就是有名的"六字释",这六个字里面,本来信愿行就具足了。

信愿行,很多人搞不清楚,特别是一些老太太,她本来念佛念得挺好,只要念佛就能往生,她已经做得很好了,结果有人告诉她:"你单念佛不行啊,你要信愿行三资粮具足才可以往生。"她头就大了:"什么是信?什么是愿?又怎么样行呢?"把这些概念性的内容放大,展开很多,让她反而模糊。所以,信愿行一定要讲得简单,让人家听得懂、做得到。

善导大师解释就很简单,什么叫信愿行具足?"南无阿弥陀佛"六个字,信愿行就具足了。人家一听,"噢,这样啊,那我就具足了,我念南无阿弥陀佛",这就好啦。信愿行最后的结归,是归在一向专念,只要一向专念了,信愿行通通就有了。

所以,从名号本身说信愿行具足,这是一个出发点,也是个根本点。阿弥陀佛名号里面本来就有信愿行,我们念佛才有所谓信愿行。六字名号的信愿行怎么解释呢?就是阿弥陀佛用六字名号来救度我们。他有没有信心救我们?有!这就是佛的信心,佛有信心要救我们。他愿不愿意救我们啊?愿意,这是佛的愿望,这个愿如果达不到,他绝对不成佛,这是愿。那么他用什么来救我们呢?用这句名号。这就是信愿行。

阿弥陀佛来救我们,如果他没有信愿行,我们哪有信愿行啊?就好像搭车一样,我们到了一个新的城市,不知道路,那我们搭上出租车,就靠司机了。假如出租车司机说"我也不知道路线",如果出租车司机也不知道,我们哪有信心啊?我们坐上车之后,出租车司机说:"没关系,那个地点我清楚,你就尽管打盹吧!"这样我们不就放心了吗?因为司机有信愿行,乘客心里才安定。

阿弥陀佛就像这个司机,他驾了六字名号的车来接我们,如 果佛的六字名号本身没有信愿行,讲再多也没用;他如果有信愿 行,我们靠倒他,就自然具足信愿行了。所以信愿行的来源,是来 自这句名号。

就像吃水果一样,水果里面本来有营养,你吃下去才有营养。如果画一个水果给你吃,你能吃出营养来吗?摄像机摄出来的,颜色再好,又美观,看广告口水都要滴下来了,但它是空的,没有营养。

这句六字名号就像一个佛果,它里面具足了一切功德的营养, 具足往生资粮,具足信愿行。我们称念它,才具足信愿行,不是要 我们自己有信愿行,那是不可能的。

很多人在那里鼓劲:"我一定能往生!"然后第二次举就不举 那么高了,"我一定要往生!""能往生"变成"要往生"了。第三次 再举,问他能不能往生,他说"不晓得",信心就开始退了。靠自己 就没有信。

讲愿,我们原本也没有愿。我们这个愿生西方极乐世界的愿,

是因为弥陀的名号已经成就了,他在呼唤我们,"十方众生,你要来往生,你要来往生……"我们才说"好,我愿意去往生"。如果阿弥陀佛把门一关,我们头挤破也进不去。他是打开大门,呼唤我们,召引我们,说:"十方众生,欲生我国,你要来啊,你要来啊……"我们在这里怎么样呢?像老鸭拐步慢慢晃,晃来晃去还不太愿意呢,好像自己去极乐世界是给阿弥陀佛很大面子,"你喊我这么长时间了,好吧,那我就愿往生吧"。

我们愿往生的愿心,是阿弥陀佛回向的。因为这个愿心不是 我们的,所以我们就感觉不到它有什么了不起。"我这样愿往生, 到底阿弥陀佛要不要我?"如果你了解是弥陀呼唤你,就不会有这 样的疑惑。

所谓信愿行,是从佛的立场来到众生的心中,这才稳当。不然的话,我们念佛的信愿行,叫作无本之木,无源之水。没有源头的水,不是很快就干掉了吗?没有根的树,那不就死掉了吗?

如果我们不了解弥陀的本愿,不了解这句名号本身具足信愿 行,那么念佛靠什么呢?"靠我自己鼓足信心,靠我自己要深信切 愿,靠我自己的念佛功夫,靠我的修行怎么好,这样我差不多才有 三资粮",这样到最后肯定是泡沫工程,就像现在的烂尾楼,到最 后就倒掉了,因为我们自己怎样的修行功夫都不行。如果你了解 这六字名号里面本来具足信愿行,资粮就圆满了,那你随便怎么 念,随便念随便往生,这样就有源头。

有人对信愿行解释很多, 听闻很多, 但是内心一片模糊。"我

有没有信愿行?"一想到"三资粮",自己就觉得不够,"我的信心够了吗?"总是怀疑,感觉好像够了,又不敢讲。"愿",真信切愿,如果必须是念念如同出离囚牢、奔赴家乡一样,自己有时候还贪一点世间的东西,愿也没有那么恳切。讲"行",念佛也比较懈怠,每天也没念多少。这样一想,就感到自己没有具足信愿行。这都是站在众生这边讲的。

### 蕅益大师说:

信愿行三,声声圆具,所以名多善根福德因缘。

信愿行三点,都圆满具足在一声南无阿弥陀佛当中。不过,蕅益大师这种解释,偏重于众生这一边,他讲信愿持名——带着信愿来持名,那么这句名号里面就有信愿行,三个都在其中了。

善导大师的解释之所以高妙、超越,他不从众生这边来说,他 说名号本身就含有信愿行,就具足信愿行。这个解释角度就不一 样了,他给我们绝对的安心,无论你看得懂、看不懂、懂得多少, 都会有安心感,就是把来源的地方交代给你。

这一点比较难理解,"信是要我信,愿还是要我愿,行还得我来念啊,我要具足信愿行",凡夫这个"我"是非常坚固的,剐都剐不掉,剥都剥不掉,讲一句名号具足信愿行,他马上就把"我"往上一贴,"这还不是要我信吗?如果名号具足信愿行,那让名号自己去往生吧!"

善导大师这种解释,可以举几个生活中念佛的例子。

我在上海遇到一位居士,以前他父母有时候带他到寺院去,

那个时候也不太懂,做超度、水陆大法会。他不会诵经,别人诵经他也听不懂,他就在那里念这句南无阿弥陀佛。那个时候他有什么信愿行吗?念着念着,他现在就信善导大师教法了,就有了信愿行。

有很多老太太,念佛念得多了,即使没有人跟她讲法,她心中 自然而然地感到佛很亲切,自然而然地发起了往生的愿望,甚至 还能告诉家人她什么时候就要走了,这是不可思议的。名号里有 这个功能,名号本身具足信愿行,在众生身上起了作用。

我们跟别人说,也是因为名号本身就有信愿行,才可以引发 听闻的人产生信愿行。如果不是名号的作用,你讲别的种种法门, 都生不了信愿行,很难的。五戒十善修得再多,你有信心吗?一 想,还是不够啊。因为毕竟是有漏法,达不到三轮体空,怎么能够 到净土去呢?你修得再多都感到不充实,感到亏欠。

可是一旦了解名号之后,就信心满满,名号本身具足信愿行, 这是佛力的作用。

从佛这边来看, 名号是佛的信、佛的愿、佛的行。

什么是佛的信? 法藏比丘当初发愿说"若不生者,不取正觉",他一定要救你。"假使身止诸苦毒中,我行精进忍终不悔",一时天空雨珍妙华,空中自然赞言:"决定必成无上正觉!"法藏比丘发的大愿不是虚假的,不是试探性的,而是决定要完成、必定能完成的大愿,信心是很满的,他这种信心是永远不改变的;而且现在已经成佛了,毫无疑问,成了事实。

"愿",就是法藏比丘一定要救度我们的愿望,誓愿是永不改变的。

"行", 就是他累劫的修行。

所以,信愿行都含在因中法藏比丘为了救度众生的大信心、 大誓愿、大修行,都已经成为了这句南无阿弥陀佛名号。这句名 号,就像富含营养的水果一样,都长成了。现在六字名号佛果中圆 满饱含了法藏比丘因中信愿行一切的功能、营养,都在里面。我们 吃了才觉得甜,才觉得有营养。现在我们来念它,就成为我们的 信,成为我们的愿,成为我们的行。

我们自己信是信不来的,可是有了六字名号,就能相信念佛 一定往生。

我们自己愿也愿不来,"净土那么高,我能到极乐世界去?我不下地狱就可以了!"我们哪有那么大的愿望啊?菩提愿我们没有。阿弥陀佛六字名号里面本来就有信愿行,喊你去,邀请你去,免费送给你,"那还差不多,那我愿意去"。你没有愿,这不是就发起了你的愿吗?

我们本来没有行,一点修行也没有,到深山里苦行、打坐,青 灯古卷,都做不了,出家也受不了。现在不用这样,你在家念佛就 可以了。念南无阿弥陀佛,信愿行就是佛那边发动了你,佛的信愿 行成为你的信愿行。

当然,如果这些听不太懂也没关系,你就记住一个事实:南无 阿弥陀佛名号里具足信愿行,功德资粮圆满了,这样就可以了,只

#### 要念佛,一定往生!

#### ②就行立信

"就行立信",是说我们信的内容。不是我们自己给自己鼓气, "我一定能往生!我一定能往生!"这个拳头一开始举两尺高,再 举的时候就一尺高,再举三寸高,这哪有一定啊?越举越低了,没 有底气了。不是自己给自己加油、自己给自己鼓劲,这是空的。

信心是因为阿弥陀佛的誓愿,称念弥陀名号,"顺彼佛愿故",决定往生,这样建立我们的信心。不是说你修得好。很多人是就"清净心"立信,那是立不了的,你没有清净心;"功夫成片",也立不了信;"勤修戒定慧",也立不了信:就这一切,你都立不了信的,你心里一定是空的。即使你觉得有,那也是"泡沫经济",会崩塌的。到临终的时候,就是泡沫经济崩盘的时候,修了一辈子,这个时候倒台了,那就可惜了。

现在称念弥陀名号,是就称名之行而建立信心,决定稳当。

# ③两种深信人一向专称

这是善导大师解释信心的一个根本的归结点。两种深信是在《观经疏·散善义》"三心释"的地方讲的。两种深信非常善巧,对我们非常重要,是我们契入这个法门、如实修行的转弯之处。

但是他的目的归结在哪里呢?不是让你停留在两种深信,两种深信所表达的内涵其实就是一向专称。"机深信"就是倒空自己,

自己一无所有,只有业力,只能堕落地狱;然后"法深信",完全投靠阿弥陀佛。投靠阿弥陀佛,就念南无阿弥陀佛,一直念下去,就一向专念了。

"一向专称"是《观经疏》的结尾:

上来虽说定散两门之益,望佛本愿,意在众生一向专称弥陀佛名。

这是一个总结论。

"上来虽说定散两门之益",定门就是十三定善,散门就是三福九品。两种深信,就是在散善门当中说的。虽然这样说,但是目的在哪里啊?"望佛本愿",不是让你就在那里作观念的,关键是要进入、导归一向专称。

所以我们讲解法义也好,引导众生起信也好,目的是走向"一向专称"的。法然上人说:

论三心四修者,为成一向专修也;若已成一向专修者, 不别论三心四修也。

说三心、四修、五念,说很多,目的是让你一向专念。已经一向专念了,愿往生了,目的达到了,这就可以了。不要在里面另外起困扰,"已经念佛了,就不用问信心够不够啊?"又回头过来,那就不必了。因为信是一个引导,让你一向专念。

善导大师所开显的念佛法门,入手非常容易。一般讲信,这样信、那样信是很难的,心里这样想、那样想,很复杂。但是善导大师讲的很简明,落脚点就落在称名当中,可操作性特别强,你听得

懂、听不懂, 听得深、听得浅, 有感动、没感动, 都可以一向专念。 只要一向专念, 万事成办, 一向专念愿往生就可以了。

你说:"我一向专念,我还不愿往生,那怎么办?"那也可以,你只要一直念下去,总会发起愿往生心的。因为你都已经一向专念了,这个愿往生是白搭给你的,你还不要吗?你一向专念,本来是要求人天福报的,临终你总要死了吧?阿弥陀佛说:"你先求人天福报,我也给过你了;现在我搭一个往生极乐净土给你,你要不要?"你只要一向专念,阿弥陀佛会把往生搭给你的。

其实往生是正品,人天福报是附带赠送的。结果我们一向专念了,我们只把配搭的东西拿回来。本来去买洗衣机,结果洗衣机还放在那里,把毛巾、洗衣粉这些赠品带回来,说:"我只要这个毛巾,洗衣机还放在那边。"但是送货的人还是很讲信誉的,不会因为你拿了条毛巾,就把洗衣机留下来,他还是送到你家门口。

只要专修念佛,一切利益自然在其中。

## (2)《弥陀要解》论信愿行

正宗分三:

初广陈彼土依正妙果以启信。 二特劝众生应求往生以发愿。 三正示行者执持名号以立行。

信愿持名,一经要旨。

信愿为慧行,持名为行行。

得生与否,全由信愿之有无;品位高下,全由持名之深浅。

故慧行为前导, 行行为正修, 如目足并运也。

蕅益大师的法语,"正宗分三",把《阿弥陀经》正宗分分为三个部分。

- "初广陈彼土依正妙果以启信",前面的经文,广泛地陈述彼阿弥陀佛净土依正妙果。"依正",净土的庄严,称为依报;佛及菩萨圣众的庄严,称为正报。这些宣示出来,启发我们的信心。
- "二特劝众生应求往生以发愿",这就是愿。这么好的地方,阿 弥陀佛这么慈悲,我们众生"应当发愿,愿生彼国"。
- "三正示行者执持名号以立行",就是往生正因这一段。启信、 发愿、立行,这叫信愿行。
  - "信愿持名,一经要旨",这是一部经的大纲。
- "信愿为慧行,持名为行行",什么叫"慧行"呢?慧就是智慧,一个人能够信阿弥陀佛,愿往生西方极乐世界,就是有大智慧的人。很多老太太,大字不识一个,但是她愿意求生西方极乐世界,是有大智慧的人。"信愿为慧行",能够明了人生的目的,知道往生净土的目标,所以是智慧。
- "持名为行行",信愿和持名都是行,不过分为慧行和行行。慧 行像眼睛,眼睛能看得见,行行就像脚走路一样。下面比喻为"目 足并运"。

下面这两句话很有名,经常被人引用,但是也经常被人误解:

"得生与否,全由信愿之有无。品位高下,全由持名之深浅",能往生不能往生,决定在哪里呢?不是决定在积累了多少功行,就决定在有没有信愿!有信愿决定往生;没有信愿,即使是开大悟、做大法师、有怎么样的大修行,通通没用,不能往生。所以"得生与否,全由信愿之有无",说得很干脆,不含糊。

一般人认为"我已经有信愿了",如果真的有信愿,应该知道自己往生一定。"我已经信阿弥陀佛了,我也愿往生,可是我到底能不能往生呢?我这样怕不行吧?"如果这样的话,说明没有信愿。所以,这里的信愿和一般那种自以为是的信愿,内容上还是要好好地分辨。

"故慧行为前导,行行为正修,如目足并运也","慧行为前导",信愿在前面导引。必须产生信心、发起愿心,才愿意到极乐世界。"正修"就是执持名号,既然信了愿了,那怎么去呢?执持名号就可以了。这样就"目足并运",一定能到达目的地。

# ①信愿即是大智慧,持名即是大修行

两句名言。

"全由信愿"者,全仗佛力;

"全由持名"者,不必他修也。

示仗佛力之方,亦信愿所归,又方便摄归专念。

"信愿即是大智慧",这个智慧不是一般的小智慧。

"持名即是大修行",就是前面讲的"如实修行相应""持名为行行",这个行不是一般的小修行。

两句名言,第一句"得生与否,全由信愿之有无",这句话我们都能认可。当然,净土宗以外的人,还不一定认可;净土宗之内的人,都会认可这句话。能往生不能往生,不是决定在其他,决定在信不信阿弥陀佛,是不是信受弥陀救度、愿生弥陀净土。如果这样,往生就定了。

第二句"品位高下,全由持名之深浅",这里讲到"品位高下"。 如果就昙鸾大师、善导大师的解释,到极乐世界没有品位高下。 "本愿称名,凡夫入报",到极乐世界都是平等境界,所谓"大乘善根界,等无讥嫌名",平等一如。

第一句"全由信愿",是要说明什么呢?说明往生净土完全靠佛力。"全由信愿"嘛,只要信弥陀救度、愿往生净土,这样就能往生了。

第二句"品位高下",看文句的意思是说,《观经》讲九品往生 嘛,到极乐世界有品位高、品位下。

这里有两个"全由","全"这个字就有排他性。因为在蕅益大师的时代,虽然净土也很发达,但是对称名,有些人未必能通身放下、彻底靠倒。有人以为"要往生西方极乐世界,称名是比较浅的,称名即使能往生也在下品;如果求极乐世界上品往生,就应该观想、开悟",当时有这样的误解。蕅益大师为了破斥这种误解,

也为了成就专修称名,所以他说"品位高下,全由持名之深浅"。 并不是说念佛只能往生下品,如果持名深,可以往生上品。而且 "全由",完全是根据这个来的,目的是说不需要修别的了。所以, 蕅益大师在别的地方说到"不必参究,不必观想",讲得比较含蓄, 和这里的意思是一样的,是为了引导那些喜欢修观想、修其他法 门,认为其他修行往生品位更高的人,说"不必那样!即使要上品 往生,也可以持名,而且完全由持名来决定的。"

所以这里讲的"品位高下",是一个方便说,也就是为了引导那些有自力修行观念的人。比如,"往生我是愿意的,可是我还求高品位,所以我也不愿意专称名,我可以修行更高难度的",蕅益大师就说:"要求生西方,端在有信愿;要求高品位,也端在念佛。"这样就归到一向专念,目的是在这里。我们已经专修念佛的人,当然更能明白这里的意思。

"全由持名之深浅"三点含义

"全由持名之深浅",它的意思有三点。

第一, 示仗佛力之方。

我们信愿阿弥陀佛,信受弥陀救度,愿生弥陀净土,怎样才能 信靠上佛力呢?就是持名,专称佛的名号。

如果我们靠上了佛的愿力,是不是一定能往生?所以善导大师说,"乘佛愿力,定得往生""乘佛愿力,易得往生""乘佛愿力, 莫不皆往"。如果我们乘上了佛的愿力,那还有什么话好说呢?肯 定往生。

我们怎样才能乘上佛的愿力?如果我们乘佛愿力的方法很复杂、很艰难,那还是白搭。怎样乘佛愿力,不同的人给出了不同的解释。有人说,"乘佛的愿力,就要像法藏菩萨一样,也发四十八大愿,跟他发的一模一样,这样就和佛心心相印了,就乘上佛的愿力了",姑且不说这种解释正确不正确,请问:如果要这样的话,你我能做得到吗?法藏比丘发四十八大愿,叫作"超发无上殊胜之愿",经过五劫思惟才发了这样的愿。有的人脑袋一拍,五分钟的思惟都没有,就说"我发四十九愿!"法藏比丘是无生法忍的大菩萨,称性发愿,而且诸佛证明。法藏菩萨发愿之后,虚空有声自然赞言"决定必成无上正觉",虚空里有佛菩萨来赞叹、证明,天雨妙花,大地六种震动。你发四十九愿,大地一点也没震动,天也没雨妙花。所以,如果要这样发愿,那对我们是难行道,我们做不到。

还有人说,"如果能发大菩提心,行菩萨道,这样叫作乘佛愿力",这样我们仍然做不到;"再降低一点,如果称名达到事一心不乱,跟佛心心相印,就乘上佛的愿力了",这样还是难行道,很多人还是做不到。

其实,乘佛愿力很简单,依善导大师的解释,口称佛的名号,就乘上了佛的愿力。这样我们能不能做到啊?"南无阿弥陀佛,南 无阿弥陀佛,南无阿弥陀佛······"这样就乘上佛的愿力,就这么简单。 有人说,"我没有一心不乱啊!"你这样一心专念就是"一心不乱"了。在座各位都打过手机,手机是科技产品,只要手按上去,号码拨上,就乘上它的力量了;不乘它的力量,电话就打不出去。难道是要指头怎么按得好,用一个黄金的指头在上面按吗?很简单的,随便拨就可以。如果阿弥陀佛六字名号让我们念起来很复杂,要达到什么程度才能乘佛愿力,那这句名号就没人愿意念,因为念不到那种境界,不起作用。

这句六字名号,只要口称就可以。只要有嘴巴,只要会说话, 三岁小孩、八十老翁,不论是人还是鸟,都可以念。鹦鹉、八哥念 佛往生的案例,从古到今都有记载。鹦鹉念佛,叫"鹦鹉学舌",就 这样念佛,就这样往生。

所以,"乘佛愿力",依善导大师的解释,就是口称阿弥陀佛的名号,很简单,这才叫易行道,这才叫安乐门,这才叫"万修万人去"。

阿弥陀佛六字名号大愿船,这个愿船很坚固,很稳当,只要坐上去的人,一定可以渡越生死海,到达涅槃岸。但是,如果乘船的方法很复杂,就是登不上去,那这艘船有什么用啊?一百丈高,跳也跳不上去,飞也飞不上去,那就没有用了。

所以, 蕅益大师的解释, 首先是要说明执持名号就是仗佛愿 力的方法, 很简单。

第二,信愿之所归。

接着蕅益大师是要说明执持名号就是信愿所归。"得生与否,

全由信愿之有无",这个"信愿"是信什么呢?就是信称名一定往生。信和愿有一个归结点,不是信自己有六度万行,信自己能观想,信自己能参悟,信自己能诵经拜忏,这些不是信愿的归结点。"全由持名之深浅","全由",不允许在持名之外谈,所以信愿就归入到持名。这样读,才能读懂薄益大师说话的意思。

第三,方便摄归专念。

为什么叫"方便"呢?因为在凡夫自力的心中,即使信愿往生,也认为应该品位更高,有更高的修行,或者求开悟,或者修观想。蕅益大师暂且承认有所谓的品位高下,但即使有,也不需要修观想,"全由持名之深浅",持名就可以啦。持名也可以修高品位,那我们就愿意持名了。这样就摄归专念。

有这三点含义,所以蕅益大师才讲了第二句话——"全由持名之深浅"。如果依善导大师的解释,那更加高超。

# ②深浅有四

这段先说了信愿和持名的关系,如果就文面来看,信愿只决 定能不能往生,持名决定往生之后的品位高下。我们分析了三点 特殊的意义,总之,是导归专称佛名,显示仰仗佛力的方法。

关于"深浅",在净土门中有四个层面。

第一,功夫。

如事理一心等。

功夫的深浅, 定深散浅。禅定心功夫深, 散乱心功夫浅。如果

要达到事一心不乱、理一心不乱, 那就更高了。

第二,数目。

如《观念法门》每日三万声上品上生。

数目多,就持名深;数目少,就持名浅。善导大师《观念法门》说了,每日三万声以上者是上品上生。这是持名的深浅,持名深,往生品位就高。

第三,信心。

如《大经》,明信佛智化生,疑惑佛智胎生。疑重则处胎 久、品位下。

持名本来是从信心生发出来的。信心深,就持名深;信心浅, 持名当然就浅了。好像树一样,栽在地里,如果土层很浅,根很 浅,当然树就很浅了。

持名是从信心出发的。功夫再深,如果没有信心,那等于没有根。所以前面说:"若无信愿,纵将名号持至风吹不入,雨打不湿,如银墙铁壁相似,亦无得生之理。"没有信愿,就像一棵树放在地上,没有埋到土里,它没有根就容易倾覆、颠倒。

《大经》说,明信佛智者化生,疑惑佛智者胎生。明信佛智,莲花化生,不经过胎宫,这样得到的利益就深。疑惑佛智者,在莲花胎里"五百岁不见诸佛";也因为他的信心浅,所以他得的利益也浅。这从所得利益、从因和果来判断深浅。疑心很重,处在莲胎里时间就久,这样品位也就低。

第四,自他。

凡心自力为浅,佛智愿力为深。

如果从凡夫自力这一边说,通通为浅;如果就佛的智慧,佛智、愿力这一边,通通为深。也就是说,佛深自己浅。

1弥陀智愿海, 深广无涯底, 闻名欲往生, 皆悉到彼国。

2如来智愿海,深广无涯底,

二乘非所测, 唯佛独明了。

3阿弥陀佛不可思议功德之利。

这些在佛这边来讲,都是甚深甚广,"深广无涯底"。

## 综合四点,信入佛力

信入佛力,即深即浅,非深非浅,深亦是浅,浅亦是深; 泯灭一切差别,不坏一切差别。

把前面四点,尤其是对第三点"信心"和第四点"自他"作一个综合,如果"信入佛力",就"即深即浅,非深非浅"。

这什么意思呢?因为阿弥陀佛的佛力"深广无涯底",像大海一样。大海,你难以说深说浅,它是即深即浅。如果你在浅海拿一个小竹竿去量,那就很浅;如果你到深海去量,它就很深,你能够量多深,它就有多深。所以,是根据我们对这句名号理解的深浅。你认为这句名号是"不可思议功德之利",非常深广,无有涯底,那就是深;你觉得"这句名号空空荡荡就几个字,念一念恐怕不行吧,这个是浅法",你认为浅它就浅,不是说名号本身浅。"非深非

浅",它远离我们众生这边深浅的标尺,超越了深浅的分别。

"深亦是浅",这个"深",是就众生这一边来讲的,在众生这一边,你认为功夫深、持名数量多、信心很深——众生这边再深,跟阿弥陀佛名号比,都是浅,不好相比。

"浅亦是深",什么意思呢?就指念佛的人,看起来也没有什么智慧,只会念这句佛号,比如一个愚痴的念佛老太太,你认为她智慧很浅,看上去是浅智、浅法,但是她信顺这句名号,其实她是"暗合道妙,潜通佛智"。

六字名号之法,佛力救度之法,不是凡夫简单的深浅标准可 以衡量的。

"泯灭一切差别",就是说,在众生这一边,有所谓的智愚、贤不肖,能修行不能修行,善恶等等这些差别;可是如果念佛的话,这些差别就平了。为什么呢?都平等往生。就像我们坐船过海一样。如果我们自己跳下海去,就有差别了,会游水不会游水,风浪大风浪小,身体好身体坏,年轻年老,这不是很大的差别吗?但是,乘船就没有差别。泯灭一切差别,结果都一样,都往生极乐世界,平等成佛,所以这是平等的法门。

"不坏一切差别",在众生这一边,不坏你的差别相,你是出家人,就以出家身份念佛;你能持戒,就持戒念佛;你能行善,就行善念佛;你不能行善,也来念佛。所以在众生这一边,不同的根机,都能进入弥陀救度的法门。

由"深浅"引申出来的"品位高下",关于"品位高下"我们会

有专门的议题讨论,这里简单说明一下。

认为往生极乐世界有品位,也是有经典依据的。比如《观经》 讲九品往生,祖师也有这样的教言。所以如果这样认为,也是有传 承的。

以昙鸾大师和善导大师的思想,从究竟真实义来讲,是泯灭品位差别的。所以昙鸾大师说:"本则三三之品,今无一二之殊。"《往生论》说:"大乘善根界,等无讥嫌名。""等"就是平等。

从道理来讲,因平等,果就平等。因地是靠阿弥陀佛愿力的,你念佛我也念佛,因平等,当然果上也平等,怎么会不一样呢?就像我们到一个地方去,如果我们都走路,那么身体好的、力量大的人先到;如果乘车的话,就同时到达。因一样,果就一样。

# ③信的内涵

下面我们讨论信的内涵。信是信什么呢?

机法两种深信。事理、因果、自他, 六信。

善导大师"机法两种深信",这是善导大师对净土门信心的解释。这两段经文是非常有名的,叫"两种深信之文"。

- 一者决定深信: 自身现是罪恶生死凡夫, 旷劫以来常没 常流转, 无有出离之缘。
- 二者决定深信: 彼阿弥陀佛四十八愿, 摄受众生; 无疑 无虑, 乘彼愿力, 定得往生。

这两种深信,第一种叫"机深信","机"是众生这一边;第二

种叫"法深信","法"是弥陀那一边。

信自己要怎么信呢?这种信和圣道法门的修行,可以讲大相 径庭,完全相反。圣道法门怎么信?信自己本来是佛,自己就是 佛,自己就有佛性,"彼既丈夫我亦尔","不向如来行处行",豪气 冲天,禅宗就讲这些。如果不这样信,就发不起大菩提心,信自己 不行他怎么去修行呢?因为是靠自力去修行,必须相信"我一定可 以达到目标的,我佛性本来就有,具足了",它的路线是这样,必 须从这里立信。

净土门不是这样,净土门的信心恰恰相反。善导大师说"决定深信",这是毫不含糊的,不可动摇的:相信我们"自身现是罪恶生死凡夫"。大家自己给自己下结论,是不是这样?即使是大阿罗汉来学净土法门,还是要谦虚一点,"憍慢弊懈怠,难以信此法",这个法门太高了。

"自身现是罪恶生死凡夫",这是我们的面貌,我们的现状。所以,净土法门是没有什么名利可讲的,一进来就当头一棒。有人就不高兴了,"我这么大善根,到哪里去都说我功德无量;跑到净土门却给我来一棒——罪恶生死凡夫?"这个叫"打得妄想死,救得法身活",不给你打死怎么能把你救活呢?所谓大死大活,不撞南墙不回头,不见棺材不落泪。一进来先给一副棺材,把罪恶生死凡夫往里面一装,你就要归命阿弥陀佛了。

这两种深信非常善巧,而且很符合事实。当然,它不是否定众 生本有佛性。你本来有佛性,可是你现在不是佛。本来是一个体 性,你虽然有佛性,但是你现在颠倒了,你轮回了,你造业了,你 是罪恶生死凡夫。所谓"现是罪恶生死凡夫",是指我们这个表相。 现是罪恶生死凡夫的当下,你本来还是佛,但是没起作用啊。就像 一个杯子颠倒了,扣在桌子上,请问这是不是杯子?是。但是能装 水吗?不能。不能装水,可以讲本来是个杯子,可是扣过来了,就 没有杯子的作用。虽然没有杯子的作用,但是也不能说它不是杯 子。众生本来是佛,但是颠倒了,颠倒了就没有佛的德用,没有佛 的三明六通,而是烦恼一大堆。

所以说这是两种不同的角度。净土门很现实,不讲很远的话,就讲现在,我们就是罪恶生死凡夫,"旷劫以来常没常流转"。有人讲,"说不定我前一辈子是阿罗汉",你前一辈子是阿罗汉,怎么现在成凡夫了?不可能的事情,我们累生累劫以来都在轮回。

所谓"旷劫以来常没常流转,无有出离之缘",从我们自身来讲,是无法出离生死轮回的,要有这个深信。没有这个深信,就不能深信阿弥陀佛。

我们修学净土法门,首先要具足"机深信"。

"机深信"是什么意思?就像吃饭一样,一个人肚子不饿,给他满桌子好吃的,他也不愿意吃。能吃下饭的前提是什么?是饥饿感。所以,机深信是把我们的肚子倒空,有饥饿感,然后才可以吃下美好的营养。

"法深信",就是阿弥陀佛的营养品。但是如果你肚子始终饱足,你不会吃的。"我觉得我很有善根,差不多可以解脱生死轮回",

你哪有心思仰靠弥陀救度?怎么可能归命阿弥陀佛呢?所以,为了 达到法深信,必须具有机深信。

比如说,一个神医有灵丹妙药。"灵丹妙药跟我有什么关系? 我身体这么健康,我用得着它吗?"如果你身体很差,病急乱投医, 现在病得不行了,听说谁能治你的病,你肯定马上去仰靠。

如果我们不了解自己是生死大海里的罪恶凡夫,就发不起归 命阿弥陀佛的心。所以,机法两种深信是相辅相成的,为了建立法 深信,要具有机深信。

建立机深信, 法深信就很方便了。

"二者决定深信:彼阿弥陀佛四十八愿,摄受众生","摄受"就是救度,四十八愿救度什么样的众生?救度"罪恶生死凡夫",救度"常没常流转,无有出离之缘"的众生,我们无法离开生死轮回,没有这种可能性,那只有仰靠弥陀救度,阿弥陀佛刚好救这样的众生,那我们就仰靠。

"无疑无虑",没有怀疑、顾虑。自己没有本钱,没有资格,没有条件,怎么会怀疑和顾虑呢?这两句是置之死地而后生。一个必死、必然堕落、必然轮回的众生,你说你怀疑、顾虑,你没有这个资本和条件。因为你必然堕落地狱,你怀疑它,你顾虑它,即使这个法救不了你,你还是下地狱,还有什么办法呢?如果你有本钱,有资本,才说"这个生意做还是不做,能不能赚"等等;你现在饿得快死了,给你食物,你要不就接受,要不就坐以待毙。所以,"无疑无虑"是个必然的结局。如果具有机深信,对弥陀的救度,一定

是"无疑无虑"的。如果有疑有虑,说明你还不具足机深信,在那里怀疑,在那里顾虑,"万一不能救我怎么办?"还有什么万一?你一万个要堕落,一万个要轮回,你没有办法。

所以,"无疑无虑"是因为自己具足机深信,自然对弥陀的救度欢喜好乐,不可能产生怀疑和顾虑,因为你没有条件。如果你靠自己还能修证阿罗汉果位,那你就有所疑虑了,"万一这笔买卖做不了,那笔我又亏了";事实上是你本来就已经亏到底了,血本无归了,所以没什么好顾虑的。"无疑无虑"也是由前面来的,这样就"乘佛愿力",让你全身心地归投阿弥陀佛,所以"定得往生"。

净土法门的"信",它的内涵就是"机法两种深信"。"机法两种深信",是最绝妙的,讲得很简单,而且是对称的关系,一体两面。善导大师讲话,不复杂,不绕弯,直接抓住根本,给你连根端出来。这是"良药苦口利于病,忠言逆耳利于行",听起来不好听,但是管用。

如果给你讲漂亮话,"你功德无量","量"哪里去了?阎罗王说, "你功德无量,跑我这儿来干什么?"

善导大师很实在, 悲心切切, 而且把我们的现状、现实说得很清楚。所以大家不要迷惑颠倒, 不要自己给自己脸上贴金, 那都没用。

"机深信"就是空掉自我。有饥饿感,成为一个空空的器皿,像一只碗,要装饭。如果碗里放了很多玉米胡子,这个碗还能装饭吗?这一碗玉米胡子也吃不饱啊,所以要把它倒掉。玉米胡子代表

什么?代表杂行杂修,代表杂毒之善,放到碗里很满。你说:"阿弥陀佛,我修了很多。"阿弥陀佛说:"修了这个不能吃啊。"这叫作颠倒之善,不清净,不能解脱生死轮回,顶多让你得人天果报,"若因若果,皆是颠倒,皆是虚伪"。

这不是说不要行人天善法,要知道面对生死轮回的大事,杂毒之善根本不管用。所谓"机深信",也不是说我们都是杀人放火这样子,但是要知道,我们所行的一切善,不足以解脱生死轮回,不坏贪瞋痴的秉性。

所谓"机深信",要成为空器,为什么?可以盛弥陀的功德。碗空了,弥陀的法水、弥陀的美餐才可以装进来。有了机深信,才会有法深信——弥陀的救度,你才可以"执持名号"。执持名号,要有碗把它装起来。如果不具有机深信,就会杂行杂修,就不能老老实实执持名号。

我们选择净土门,不是说圣道门不好,要看符不符合自己的 根机。机深信可以讲是舍掉"我",是一种无我,在修行路上完全 不凭自己,这个智慧是很高的,是不容易的。

这个"我"字很不容易舍掉。天底下谁最大?"我"最大!谁最能?"我"最能!谁最重要?"我"最重要!谁不能死?"我"不能死!其他都可以死。这个"我",生命力非常顽强,所谓"野火烧不尽,春风吹又生"。这辈子死了,下辈子投胎又来,"我"又活了。"我"这种执著意识非常强。我们归命阿弥陀佛,要有机深信,就是打死这个"我"。

对于解脱生死轮回这件事,彻底看破"我"的虚伪、虚作、没有能力,这本身也是对于法的谦卑,就像《无量寿经》讲的,"憍慢弊懈怠,难以信此法。谦敬闻奉行,踊跃大欢喜"。

对于弥陀的救度,一定要有高度的谦卑、敬顺,"谦敬闻奉行", 来到净土法门,如果不谦虚,那就无药可救了。"憍慢弊懈怠",所谓"骄慢"就是有"我",认为"我还可以靠自己的力量修行解脱", 这样"难以信此法",这就是懈怠,这就是弊恶。

两种深信合在一起,就是"信受弥陀救度"。

净土法门的"信",就是信受弥陀救度。"受",是领纳、领受。 为了信受弥陀救度,首先要有机深信,机深信的目的是为了法 深信。

净土法门看上去平平淡淡,其实是硝烟弥漫,跟阿弥陀佛之间是你死我活的斗争。阿弥陀佛说"众生不死,佛都活不过来"。 "机深信"就是"我"必须打死。这个执著的、颠倒的、虚伪的、轮回的、恶劣的、欺骗的、诳惑的"我",必须打死。"我"不死,"佛"不能活,它把佛都封住了。所以,这场斗争是大是大非、大根大本的较量。

说老实话,很多人屁股还没坐在阿弥陀佛那一边,为的是维护这个小"我"。这样,你将来怎么解脱?

这个小"我"就是魔性。讲面子,讲自己的修行等等,这样就和"我"坐到一条板凳上了,跟这个小"我"成了同盟军,你还说你是佛弟子,你还说你是念佛人,你还说你归命阿弥陀佛,全部搞

假的。为什么?被"我"欺骗,同时也是自己累劫以来的习性,不容易转过筋,所谓颠倒众生,就在这里很颠倒。

如果真心归命阿弥陀佛,就要看穿这个"我"的虚伪性,累劫以来被它欺骗,被它所害。这一辈子就要站稳脚跟,要跟阿弥陀佛站一条线,时时刻刻站在阿弥陀佛这边说话,"我就要信佛,就把你看穿,你就不要骗我了",这样就非常稳当。

所以,机深信,也就是把小"我"的虚假、伪劣看透,置之死 地而后生。

所以,前面讲硝烟弥漫是有道理的,在信仰方面发生这种转换,禅宗讲大死大活,不大死一番,你活不过来。要把累劫以来,颠倒、虚伪、诳惑的小"我"的真相揭穿,看透它。

向着自己这一面,也就是向着罪业这一面,所谓"罪恶生死凡夫"一定要死,死得干干净净;向着佛的那一面才会活,活得生机勃勃。不死得干干净净,留一点根都不行。地里的马齿苋草,把它拔了,你只要扔在地上,它的根沾了一点土气,立即就活过来。这个"我",具有非常强的生命力,沾了一点点烦恼业障、名闻利养的土气,他马上就活过来了。

在佛堂拜佛时,嚎啕大哭,忏悔啊,痛哭流涕,好像"我"已经被洗得干干净净了;刚一出来,突然听了一两句不乐意的话,它马上就活过来了,"你说我,我哪里有错?"马上火冒三丈,气急败坏,高血压都不管了。"我"很有力量啊!

机深信就是先打死"我",然后法深信才能起死回生。机深信,

一看绝望了,过去、现在、未来,"山穷水尽疑无路";但是法深信,就"柳暗花明又一村"。所以,这是一个转机,一个转换。

所以,我们要在两种深信的地方深深地用心。我们学法,是以法义作为镜子对照自己。机深信,"自身现是罪恶生死凡夫,旷劫以来常没常流转,无有出离之缘",这是讲现在、过去和未来。善导大师解释得妙啊!有了机深信,我们就能归命阿弥陀佛;归命于佛,就可以得到无量光寿的生命,得到佛的生命,像一滴水投到大海里,就跟大海一样深广。

归命阿弥陀佛是很合算的。但是你要舍得归命阿弥陀佛;如果你不舍得,老是说"我这一滴水",这一滴水很快就蒸发干了,最多八十年就没有了,又六道轮回去了。

蕅益大师在《弥陀要解》里解释为六种信,信事、信理,信因、信果,信自、信他。如果要详细了解,可以去查书,解释得也不错。但是以我这样愚劣的根机,我个人感觉善导大师"两种深信"释针对性更强,抓住了要点,直击要害。

## 经文释信

下面几句是就《阿弥陀经》的经文。因为这段讲执持名号,前面闻说阿弥陀佛,极乐依报、正报、名号都说过了。

信是信什么呢?就是信受弥陀救度。分成三个部分:

信极乐乃弥陀救我之宝所,种种庄严已成就。

"信极乐乃弥陀救我之宝所",极乐依报庄严,是阿弥陀佛救

度我们的地方,种种庄严已经成就了,不再靠我们去修行庄严。

信名号乃弥陀救我之功德, 无量光寿已圆满。

无量光寿已经圆满了,我们往生净土要有功德,阿弥陀佛六字名号的功德才能救度我们,名号里面圆满具足无量光明、无量寿命的功德。

信圣众乃先获救度之法侣,清净海众已往生。

"圣众",他们那么多人已经被弥陀救度到净土了,清净海众已经往生了。

极乐是我们的目标,是阿弥陀佛救度的目的地;名号是救度的方法,如何救度;圣众是救度的案例,先举一些例子让我们起信心,那么多人都往生了,都获救了,我们也可以去。

最后归结为一句:

信我称名,必生极乐,入彼海会,同佛光寿。

所谓信,不是帮别人信。很多人学净土法门,到最后是帮别人信一场。为什么?他自己没有往生!这不是帮别人信一场吗?信来信去自己不能往生,所以一定要归到自己身上。

"信我",信自己称名必生极乐。要相信自己称名一定往生!不能说"我称名一定往生吗?恐怕大和尚行,有禅定功夫的行",那就是帮别人信一场。有禅定功夫的、持戒清净的、开智慧的大德菩萨,他们念佛能往生,不需要你帮他们信,你要信自己能往生。"信我称名,必生极乐,入彼海会,同佛光寿",跟这些圣众一起,得到佛的无量光寿的生命。

所以,"信",最后就凝练为四个字:

称名必生。

这就是信的内涵。信什么?信"称名必得生,依佛本愿故",法 然上人总结为这两句话。为什么称名必得生?"依佛本愿故"。称 念弥陀名号一定往生,是因为阿弥陀佛发了这样的本愿。不然,称 名怎么能往生?

我当初学净土法门,看了很多书,看了《印光法师文钞》,就 开始学净土法门了。印光法师讲得很恳切,说"念佛一定往生啊!" 但是我就信不来,"这六个字念了怎么就能往生呢?这么简单怎 么就能往生?"脑筋转不过来。什么原因呢?因为后面一句话—— "依佛本愿故",没人点破,或者是我智慧短浅,别人点了自己没 明白,所谓"响鼓不用重锤敲",我们这个脑袋恐怕要把锤子打破 了还没悟到。

接触到善导大师的净土思想,了解了为什么称名一定往生,道理在哪里,了解之后就心花开放了。不是说你会念、念得好、功夫深,都没有关系。"称名必得生,依佛本愿故",任何人念佛都能往生,是靠阿弥陀佛的愿力,不是靠自己的修行力。

如果靠我们的修行力,就要讲究了,念佛达到什么功夫、达到什么程度、达到什么水平才可以往生。比如,用手机拨对方的号码,是你手拨得好吗?你手长得漂亮,纤纤玉指拨它才管用吗?你事一心不乱地拨它才管用吗?手机之所以一拨就通,是因为手机本身就有这个力量。小孩子拨也可以,拿根木棍儿捣也可以,当

然,你纤纤玉指在上面按也是可以的,是说手机本身就有这个作 用和功能。只要号码没有按错,马上就发射出去了,和你的手如何 没有关系。

我们念佛,靠我们的心,靠我们的口,只要念的是六字名号,就马上发送到极乐世界,阿弥陀佛立即收到,光明立即照耀你。不 是因为你嘴巴长得好,你念得准,你念得功夫很深。

如果用手机按号码,功夫很深才打得通,这手机卖给你,你愿意要吗?按一个小时,功夫很深才能打通,这个手机还卖得掉吗? 早扔到垃圾桶去了。

六字名号是阿弥陀佛发明的产品,十方诸佛都竖大拇指说: "六字名号甚分明,十方法界普流行,我等诸佛皆赞叹。"阿弥陀佛名号威神不可思议,十方诸佛皆悉称赞弥陀名号功德。

六字名号,是法藏比丘经过五劫思惟的设计,兆载永劫的修行,成就了法界之中最神奇、最微妙、最不可思议的功德法宝。名号这个产品,被十方诸佛所拥戴,所称赞,所顶礼,九法界一切众生都要归依。

六字名号这种全自动、无量无边的功德,我们只要舌头一弹 出来就可以了;心念只要一动,马上就跟佛光衔接了。像产品的性 价比,这个产品性能很好,价钱又很便宜,它才受欢迎;性能很低 劣,价格很高,卖不掉的。

什么叫性能很好?阿弥陀佛六字名号是全能的,你想延寿也可以,想健康也可以,想消灾也可以,想免难也可以,想开智慧也

可以。现生平安利乐,临终正念往生,到净土成佛,从今生到来生,现世到未来全部给承包了,这个性能是彻底圆满。那么它的价格呢?你念佛就可以了,免费的,白送给你的。阿弥陀佛是无量佛,性价比是无量的,功能是无量大,又是白白送的。

其他佛菩萨的名号,虽然都能消灾免难,给我们功德利益,但 还是比不上南无阿弥陀佛名号,所以十方诸佛皆悉赞叹阿弥陀佛 的名号功德不可思议。这是因为它的性价比特别高,好推广。

所以,我们信,是信"称名必生"。

#### ④信愿行之关系

一体互含, 佛力成就。

信,称名必得生。

愿, 称名必生之净土。

行, 称必生之名号。

"称名必生"这四个字,有人就说:"信愿行三者一个不能少,只讲'称名必生'是不行的,应该'信愿称名必生',加两个字。"这样讲对不对呢?也对:不过,这是头上安头,重复了。

为什么?因为"称名必生"当中已经有信和愿了,信愿行三个都在里面。"称名"是行,"必生"的"必"就是信心,"生"就是愿,愿往生才谈得上往生啊。"称名必生",如果能这么相信,信愿行三个都有了。相信称名一定往生西方极乐世界!这句话很完整,根本没有什么破绽。那怎么做呢?就是不断地念佛。

有居士家里有一只鸟,很会念佛,而且念六个字,念得可标准了。我去拜访,一见它就向它合掌,"南无阿弥陀佛,你在这里啊",这只鸟念佛特别虔诚,特别精进,它吃一口食,然后马上到小笼里靠着小拐杖,"南无阿弥陀佛"一念,马上头点一下,代表磕头的意思。所以,鸟也有佛性,前生说不定是个出家人呢,但是那个时候肯定是没有信入弥陀救度。

总之, 信愿行的关系, 是一体互含的。

所谓"一体互含",信当中就有愿和行,愿当中就有信和行, 行当中就有信和愿,互相之间是包容的。这也是阿弥陀佛愿力成 就的,"依佛本愿故"。

信,信什么?信"称名必得生"。

愿,愿什么?愿"称名必生之净土"。

我们学净土法门,愿意往生极乐世界。但是十方净土那么多,为什么我们愿意往生西方净土呢?因为西方净土是称念弥陀名号必然往生的净土,我们才愿意去。如果条件很高,要达到初地菩萨才可以往生,这样的净土虽然很好,我们也发不了这个愿啊,没有本钱。

我们讲念佛,念佛也有念得起和念不起的。佛的名号很多,阿 弥陀佛的名号我们才念得起。躺在床上生病了,不舒服了,也能念 佛往生,这样才念得起,才喜欢念。如果说"你生病了也必须起来 打坐,金刚坐,甚至夜夜不倒单",那我们就念不起了,也就不喜 欢念了,就起烦恼了。

我们的愿, 是愿生称名必生的净土, 也就是阿弥陀佛的净土,

是愿这样的净土。

我们的行,是称念名号,是"称必生之名号",名号有这样的功能。

所以,"信愿行"就是一句"称名必得生",要牢牢记住这一句。

#### 因愿一体

下面引用两段,一段是《无量寿经》的第十八愿文,一段是善导大师对于"南无阿弥陀佛"六个字的解释,究竟、彻底地说明了信愿行一体的性质。

我们先看第十八愿的愿文:

至心信乐,欲生我国,乃至十念,若不生者,不取正觉。

这里的愿文没有全面引用,前面还有两句,"设我得佛,十方 众生",后面还有两句,"唯除五逆、诽谤正法"。我们今天主要讨 论这五句。这五句可以分为两段,前面三句为一段,后面两句为 一段。

前面三句刚好是信愿行:"至心信乐"是信;"欲生我国"是愿, "你要往生我的净土";"乃至十念"是行,善导大师解释"乃至十 念"就是"上尽一形、下至十声"地"称我名号"。

"设我得佛,十方众生"是就众生这一边来讲的。在五劫思惟的时候,众生的信愿行事先就包含在阿弥陀佛的誓愿当中,也就

是说,众生还在常没常流转的时候,法藏比丘已经在他伟大的誓愿当中,设定了众生信愿行的内涵。我们本来没有信愿行,可是在阿弥陀佛的第十八愿当中,赐予了我们信愿行,"设我得佛,十方众生",含在当中。

接下来他怎样把信愿行推到我们心中,推心置腹,把他第十八愿所设定的"信愿行"为众生所有?就有后面两句:"若不生者,不取正觉"。这两句话是站在法藏比丘的立场上,"如果不能令十方信愿行的众生往生极乐净土,我就誓不成佛",这两句话是法藏比丘的信愿行。

信,他有这样的信心,"我如果不能救你,我誓不成佛",这不 是一种大的信心吗?

愿,他的目标,是决定要救度我们,要让我们往生净土,这不 是一个决定性的愿望吗?

行,就是他的"取正觉",通过兆载永劫的修行,完成他正觉 的功德。

"若不生者,不取正觉"两句话,是站在法藏比丘的立场上。 这五句话当中,有一种结构原理。

首先,第十八愿当中,法藏比丘为我们预先设定了信、愿、行。

信,就是"至心信乐"。信的内涵是什么?就是"欲生我国,乃至十念"必得往生,"只要愿生我的净土,乃至十念,一定往生",信的内涵是这个。愿的内涵,是"愿生我国""欲生我国"。这就规

定了我们信和愿的内涵。行的内涵是"乃至十念",也就是"上尽一形,下至十声、一声等"。所以,信愿行的内容,是不能做其他解释的,是已经包含在法藏比丘的第十八愿当中的。

其次,为了能够把信愿行推到我们这一边,推心置腹地给我们,法藏比丘以他的信愿行激发、赐予、回施给我们信愿行。他的信愿行就是后面两句反誓——"若不生者,不取正觉"。以他"取正觉"的功德救度,给我们信愿行。因为我们仰仗法藏比丘,仰仗他成佛救度我们。在佛这一边,他的信愿行决定了被救度众生一边的信愿行。

就像一个病人,现在病入膏肓,气息奄奄,大命将终,群医束手。这时来了个神医,那他的小命就全看神医的了。这个神医有信心,能救活他,那他就有信心了。神医说:"哎呀,你病成这个样子,我也没办法了。"那他只好等死。神医说:"没问题!"一搭脉,马上开药,病人就有信心了。

法藏比丘说:"你们所有的一切决定于我,如果我没有成佛,你们往生免谈;如果我能成佛,那往生就定了。"我们能不能往生,决定在哪里?在"若不生者,不取正觉"。如果众生不能往生,法藏比丘决定不成佛;如果法藏比丘成佛,那十方众生就决定能往生。这样我们才有信心、有对象、有目标,往生才有把握,才能发起愿心。

大家想过到月亮上去吗?没想过吧。不过现在的人多少有点想法,现在可以登月。为什么我们没有这样的想法?因为还不存在

这样的交通工具。我们想过去太阳上吗?没想过,因为这是不可能的。但如果有一天,发明一种工具可以到太阳上去,说不定这个航线就开通了。在没有成为事实之前,我们不可能有这样的愿望,想不起来的。

极乐世界比月亮远太多了,我们这样小小的凡夫,既不会飞, 又不会跳,也没有神通,为什么能想到去十万亿佛土之外的极乐 世界?凭什么敢作这样的想象?

我们为什么敢这样想?因为有这个可能,因为阿弥陀佛已经 把六字名号的飞船建好了。靠自己你敢想吗?这样的愿心,绝对不 是我们自己的,好像自己发了这个愿,其实是不可能的。现在的人 出远门想到坐飞机,一百年前的人想得起来坐飞机吗?没有飞机, 怎么能想得起来坐呢?

我们现在说念佛往生,有这样的愿望,完全是法藏比丘成佛惠赐给我们的。大家要知道,信愿行不是从众生自己这一边发起来的,而是从佛那边发起来的。他的根非常深,这就是大菩提心,大菩提行,而且是果地之行。

净土法门说起来很浅,信受弥陀救度,愿生弥陀净土,称念弥陀名号,信愿行三个,谁不知道?但它是"以果地觉,为因地心",不是因中修行,而是果上修行。净土法门是果地法门,果地法门,就是果已经显现给我们了。

阿弥陀佛的佛果有没有成就?成就了,"南无阿弥陀佛"就是佛果啊。得到佛果了,你还说怎么成佛,佛果都给你了。就好像你

要吃苹果,苹果都给你了。这个佛果,蕅益大师讲,"释迦本师于 五浊恶世所得之阿耨多罗三藐三菩提",就是这句南无阿弥陀佛名 号,这就是无上佛果,正等正觉。"今以此果觉,全体授与浊恶众 生",把六字名号给你,就是把佛果、无上正等正觉都给你了。

在法藏比丘的第十八愿当中,有这样一种机制:预先设定了 众生的信愿行;同时也包含了佛的信愿行;再就是以佛的信愿行, 而赐予众生信愿行,赌誓"你不往生,我不成佛",这是佛的信愿 行成为我们的信愿行。第十八愿有这种完备的机制。我们现在起 信愿行,完全是佛那边所回赐而来的,这才说得明白。

## 果号一体

接下来我们看善导大师的解释。这个解释真是微妙、高超!这是果号——因中的誓愿信愿行一体,果上的名号也是信愿行一体,这是最有名的"六字释"。善导大师作为弥陀化身,他对这六个字的解释多么简单、直接、根本,三十几个字就解释完了:

言"南无"者,即是归命,亦是发愿回向之义; 言"阿弥陀佛"者,即是其行。

这两段就是讲信愿行,他分开来说,是为了让大家从字面便 于理解。

"南无"两个字是印度话,古音翻译的。"南无"是归命,归命就是信心。归命比信心还要深入,都归命了,就不是一般的信了,彻底地仰投,通身放下,彻底靠倒,一心归命。归命就是讲"至心

信乐"。

"亦是发愿回向之义",这是讲发愿,愿往生净土。归命的目的,归命的当下就是发愿往生。

"南无"两个字里面就有信和愿。我们念佛,一般来讲要完整 地念,一定要念六个字,念"南无阿弥陀佛",要有信愿,信愿持 名。如果只念四个字,是不够完整的。当然不是说不行,因为我们 口中念四个字,心中还是有信愿的,但是不够完整。

"言阿弥陀佛者,即是其行",这是讲"行"。信、愿、行都有了,对这六个字解释得很简单。"阿弥陀佛者,即是其行",什么意思呢?就是说,"众生只要归命我阿弥陀佛,愿生我的净土,我就是你的修行。你不是没有修行吗?我阿弥陀佛就是你的修行啊,我都成佛了,你怎么还说没有修行?"如果说没有修行,等于说没有阿弥陀佛,"阿弥陀佛即是其行"嘛。阿弥陀佛说:"你没有修行我知道的,我就是你的修行,我站在这里。"

在《观经》的第七观,"无量寿佛住立空中"。当时释迦牟尼佛对韦提希夫人说:"吾当为汝分别解说除苦恼法。"我们最大的苦恼就是生死轮回,不能到佛的净土,这里苦恼啊!释迦牟尼佛说:"我给你讲除苦恼法。"怎么除苦恼?这时候阿弥陀佛住立空中,放大光明,光明炽盛,不可具睹。

然后经中说了,韦提希夫人看见阿弥陀佛,马上接足顶礼阿 弥陀佛,当下证得无生法忍,就是往生决定。这说明什么呢?说明 站在这里的阿弥陀佛,就是救度韦提希夫人的除苦恼法,说明阿 弥陀佛本身就是我们出离生死、成就佛道的无上修行。

阿弥陀佛的站相,站在那里是要表法的。"见佛身故亦见佛心",佛的身相,站在那里,就代表佛的大慈悲心:"我就是救度你的万行万德的体现,你没有修行,我就是你的修行。"

就好像一个瘸腿的人,腿瘸了要到远处去能行吗?他不能走路啊。这时候,我们开一辆车停到他旁边,说明什么?这叫以车代步,"车就是你的行,你上了我的车,我就把你拉到目的地",这个人心里不就有底了吗?

我们没有修行,我们眼睛是盲的,没有开智慧眼,我们的腿也是瘸的。腿代表什么?就是定慧等持。所谓戒定慧,持戒、修定、修慧。三学不具备,不能开智慧,想要到达目的地,想要出离生死轮回,这是不可能的。对于这样的众生,"阿弥陀佛即是其行"。这句话是非常有内容的,大家要懂得,不是说我们自己是自己的修行,"阿弥陀佛即是其行"。

如果认为是自己修行往生佛国的,就像飞机里的那只苍蝇一样,它在飞机里飞来飞去,觉得自己本事挺大,翅膀飞得累死了,终于飞到了。是它飞到的吗?是飞机载它飞到了。飞机飞过大海,飞过高山,飞过云层,一直飞到大洋彼岸,可是飞机里这只小苍蝇,它根本就感觉不到飞机的运动,也不知道飞机在飞。它在使劲飞,"我终于飞来了"。

名号就是一个大飞机,我们在名号里面念佛。"你看我很累啊, 我拜忏拜了一身汗,我终于修到极乐世界了",还以为自己飞去 的。其实是名号功德广大无边,把我们从娑婆世界运到极乐净土。 所以要老老实实,老实念佛,不要贪天之功。本来老天的功德,你 贪给自己。本来是佛的功德,你认为是自己的。当然啦,佛不会跟 你争功,你认为是你的也可以,只要你愿意念佛就行。一到极乐世 界就不好意思了,到了极乐世界,都不好意思见阿弥陀佛,"阿弥 陀佛,我还以为是我自己修行的呢,原来是你的功德啊!"

讲到这里,我就想到《观经》:

时韦提希白佛言:世尊,如我今者,以佛力故,见彼国土。

善导大师解释说:

此明夫人领解佛意:"如上光台所见,谓是己能向见; 世尊开示,始知是佛方便之恩。"

前面在光台上见到极乐净土,她以为是自己的力量,以自己的能力修行看见的;世尊开示,才知道是佛方便之恩。

佛告韦提希:"汝是凡夫,心想羸劣,未得天眼,不得远观。诸佛如来有异方便,令汝得见。"

这里也是讲不是自己的力量,是佛的力量。

善导大师"六字释",有两个内容:

第一,六字名号具足信愿行。"信"就是归命,"愿"就愿生, "行"就是以阿弥陀佛作为我们的修行。

第二,"以斯义故,必得往生"。"以斯义故"什么意思呢? 六字名号里具足了信愿行,具足了佛信、佛愿、佛行,而成为众生的

信愿行。由于这样的道理,因为这种缘故,所以"必得往生"。

这让我们非常感动,也非常受启发,没有信心的人都有信心了。

"以斯义故,必得往生",是说六字名号的意思,就是"必得往生"四个字。如果看见六字名号,联想不到"必得往生",那你没看懂。

"南无阿弥陀佛"六个字,最后的结论就是四个字:必得往生!

看见这六个字就知道:"我信愿行具足,我功德圆满。阿弥陀佛就是我的修行,我只要称念名号,必得往生。"这就是"称彼如来名,如彼如来光明智相,如彼名义,欲如实修行相应故",这是和阿弥陀佛名号本身的道理完全相应的一种修行,是"如实修行相应"。

如果看见六字名号,心中不能起这样的信心,"我虽然念佛,可是还没达到功夫成片,我还没有清净心,我持戒也不够圆满,这样我怎么能往生呢?"那你就没有理解六字名号具足信愿行,也没有理解"以斯义故,必得往生"。这样的想法,都是凡夫的颠倒迷情,也是圣道门自力修断的观念,不是正确的净土宗观念,尤其不是善导大师所解释的六字本来的含义。

不论因地的誓愿还是果上的名号,法藏比丘成为阿弥陀佛, 已经把我们众生往生净土的信愿行完全成就好了,在六字名号之 内。这样讲信愿行一体,就跟其他人讲的不一样了,"一体"是六 字名号当中就有信愿行,第十八愿当中就有信愿行,我们来称念、 愿往生,这就成为我们的。

信愿行三者一体,有一个比喻,叫作"如鼎三足,缺一不可"。 像三个脚的宝鼎,缺一个脚就倒了,站不住,所以一个不可以缺。 这个比喻是蛮善巧的,但是不足以形容信愿行三者一体的关系, 它毕竟有三个,说起来还是有次第,只是粗浅地打个比方。

怎样来说明三者一体的关系呢?我们看蕅益大师《弥陀 要解》。

#### 引《弥陀要解》

非信不足启愿, 非愿不足导行, 非持名妙行不足满所愿而证所信。

- "非信不足启愿",如果没有信,发不起这个愿望。不相信极乐世界,不相信阿弥陀佛,哪里会愿往生呢?
  - "非愿不足导行",不愿往生,当然不会引导到行持方面来。
- "非持名妙行,不足满所愿而证所信",这里就不一样了,这个 "行"不是讲其他的,一定是"持名"这种微妙高超的"行"。"非持 名妙行,不足满所愿而证所信",想要满你往生净土的愿望,一定 要持名妙行。因为"极乐无为涅槃界",其他的修行是"随缘杂善 恐难生"。持名妙行——"故使如来选要法,教念弥陀专复专",才 能满你往生涅槃报土的愿望而证所信。证什么?"我信的不虚假, 阿弥陀佛果然救度我到了报土",当初的信就成为事实了。

这三句说得很好。不过,这三句如果打比喻,还是"如鼎三 足"的关系。

下面就说得更好了。

依"一心"说信愿行,非先后,非定三。盖无愿行不名 真信,无行信不名真愿,无信愿不名真行。今全由信愿持名, 故信愿行三,声声圆县。

信愿行,是"一心"当中已经说了三个方面,没有先和后的关系。前面讲"以信启愿,以愿导行",似乎还有一种先后次第关系,但真正说起来,信愿行三个并没有先和后,信当下就有愿和行,愿当下就有信和行,行当下就有信和愿,没有先后关系。

"非定三",不是一定有三个,就是一个。如果用宝鼎三足的比喻,就难以说明了。打另外一个比喻,灯有焰、有光、有照,一灯当中这三个都有了。点一盏油灯供佛的时候,这个灯就有火焰,这个焰就有光明,这个光明就能照破黑暗。讲火焰,讲光明,讲照破,其实三个是同时的,有了火焰就有了光,有了光就有了照,这有先后的关系吗?讲火焰,就已经包含了光和照;讲光明,就一定有了火和照;讲照明,也一定有了焰和光。讲一个,三个都有的,只不过是不同的说法而已。

净土宗的信愿行,虽然讲三个,也可以讲两个,也可以讲一个。讲任何一个,比如说讲信,就把愿和行包含在内了,这才是信愿行一体互含的关系。"千信则千生,万信则万生",这是莲池大师讲的。只怕你不信,你信了就决定往生,这个正确啊。

有人说,"只讲信就往生了,那不念佛了?"他不知道信里就有念佛。有火焰,就有光,就有照。"光有火焰怎么能行啊?没有光,没有照,那房间不是黑的吗?"跟这样的人就没法讲道理了。

很多人自以为有智慧,"你们弘扬净土,专门讲念佛,不知道信愿行三,如鼎三足,缺一不可",其实他更不知道信愿行三,如 焰、光、照一体互含,讲一个就是圆满的,就是究竟的。

如果讲称名,也是"称名必得生",信和愿在当中了。

专门讲信的也有, 莲池大师说"千信则千生", 只怕不信, 信了就是你的。印光大师说"净土法门, 但恐信不及, 若信得及, 一切人皆得往生", 没有不往生的, 只要能够相信。祖师大德有的时候单独从信来入手。

也有专门从愿来讲的,昙鸾大师说"闻极乐国土清净安乐,克 念愿生,亦得往生",只要决定愿往生,克念愿生,决定往生。又说 "愿往生者,皆得往生",说得很简单,真愿往生,决定往生。这是 专门讲愿的。

讲行,善导大师讲得最多,"望佛本愿,意在众生一向专称弥陀佛名","一日、七日专念弥陀名号得生","四十八愿中,唯明专念弥陀名号得生",专念佛一定往生。有的人一看是善导大师讲的,不敢批评;换了你讲,就要批评了。正因为"行"当中,已经含有"信愿",所以从单方面讲都可以。因为众生根机不等,有的智慧比较浅,理解也比较浅,多讲一点也没关系,只能信愿行三个都讲。

"盖无愿行不名真信,无行信不名真愿,无信愿不名真行",这 三句都有个"真"字。这个"真"字让我们联想到第十八愿当中的 "至心"两个字,至心就是真诚心,至诚心就是真心。"至心信乐, 欲生我国,乃至十念","至心"两个字贯穿在"信乐、欲生"和"乃 至十念"当中,信、愿、行前面都有。也就是说,"至心"信乐,"至 心"欲生我国,"至心"乃至十念。真的相信弥陀的救度,真的愿 生弥陀净土,真的念佛,这个"真",自然就把三方面连在一起。不 然都是假的。

"无愿行不名真信",不愿往生弥陀净土,也不称念弥陀名号,这个人是真的信受弥陀救度吗?显然不是!信要信什么?信称名必定往生。真的信了,就一定有愿和行。为什么?你信的内容是什么?信的内容就是"称名必得生"。信心本身像一只碗,是空的,必须里面装上东西,才能构成信心。凭什么为信呢?比如说你饿了,吃不到东西有死亡的危险,就没有信心。现在给你一碗饭,你不就有信心了吗?你的信心是以这碗饭作为本质内容。信心要有一个对象。我们讲信,对象是什么?就是信称名必得生。就好像碗里装了饭,你把这个碗端来了,请问碗里有没有饭?碗端来了,饭就在里面了嘛。信心,信的是"称名必得生",你有信心,必然就称名,而且必定有往生,因为信的内容就是这个。如果没有的话,怎么叫信心呢?那就是假的,就是空话,就是空碗。所以,如果没有愿和行,就不能叫真信。

"无行信不名真愿", 你愿生极乐世界, 如果没有信心、没有称

名,这个愿就不是真的。有人说:"我真的愿生极乐世界。"问他: "那你有信心往生吗?""恐怕不行。"站在众生的立场上,可以说 他有愿往生心;但是根本来讲,他的愿心是不够的,也可以讲没 有愿心、愿生心不真。为什么?因为他老在那里担心害怕,进进退 退,这个愿生心是不够的,不是真的愿往生。

善导大师对于"愿生心"的解释,在《观经疏·散善义》当中, "回向发愿心"也就是"愿心":

又,回向发愿愿生者,必须决定真实心中回向愿,作得 生想。

回向发愿心是决定的,不动摇的,真实的,不虚假的,心中有这个愿望,愿往生是"作得生想",就是决定往生的,没有不往生的可能,不会说可能往生也可能不往生。"我是很愿意去往生,但是我不知道我到底能不能往生",这样不是经文所讲的回向发愿心,你的愿心还是自己那一边,疑惑的,进退不定的。

经文所讲的"至心信乐,欲生我国",这个"欲生"没有任何 摇摆的余地,是决定的,这是了解前面,有了"至心信乐",信而 有乐,信受弥陀救度,心中欢喜快乐,那怎么能不往生呢?决定往 生!如果愿生极乐,却信心不足,觉得好像不能往生,说明你不了 解弥陀的誓愿。

善导大师这种解释,和一般解释是不一样的,都是斩钉截铁、 毫不含糊的。

"无行信不名真愿",不念佛更不用说了,那怎么叫真的愿往

#### 生呢?

"无信愿不名真行",虽然在称念佛的名号,但是不求生西方净土,不信受弥陀救度,那不是真的修行。即使称念弥陀名号,每天念三万声、五万声,信心却不具足,这叫"不如实修行相应",这叫信心不淳、信心不一、信心不相续。昙鸾大师在《往生论注》里说,这不是真行。蕅益大师的思想也是一样的。

所以, 信愿行三者一定是互相成立的, 只要有一个真, 三者通 通都有了。

"今全由信愿持名,故信愿行三,声声圆具",每一声名号当中,这三点都完全具足了。

行人信愿持名,全摄佛功德成自功德,故亦曰"阿弥陀佛不可思议功德之利"。

信愿称名,完全把佛的功德吸摄过来,成为自己的功德——这不可思议啊,所以叫"不可思议功德之利",给我们利益。

前面打了比喻: 灯有光,有光明的作用。假如现在这个房间是 黑暗的,隔壁房间有灯,我们把灯端过来,光明是不是跟着就来 了?会不会把灯端来了,光还留在隔壁?"把灯端来了,光没来", 这怎么可能?

灯代表什么?灯就是六字名号。光代表什么?光代表六字名号 所具足的无量功德。你能执持名号,名号就在你的心中,无量功 德、无量智慧、无量光明、无量慈悲、无量解脱,这一切不都有了 吗?所以,只要执持名号,所有的都跟着你走,灯到哪里光就到哪 里。佛的无量功德,你抓住这句名号,通通都揽过来了,这就是摄 佛功德成为自功德。

说灯,焰、光、照的比喻很贴切。法藏比丘兆载永劫的修行, "积植菩萨无量德行",这是《无量寿经》所讲的,好像灯油,在无量劫的修行中积累了很多灯油;然后十劫之前,成就"南无阿弥陀佛"六个字,等于是把灯做好了,灯芯也给你做出来了,就是名号。有了灯油、灯芯,名号就完整了。灯油、灯芯、灯具当中就包含了那种可能性:众生称念它,就有火焰,就有光照。一念的信心,信受弥陀救度,就等于灯芯给点着了;愿生弥陀净土,等于这个光把整个房间的黑暗照破;专称弥陀佛名,等于这个光是相续的,光光相照。

我们信愿行来念佛,是从哪里来的?是从阿弥陀佛六字名号 里来的,我们现在做的,就是"摄佛功德成自功德"。灯芯能够照 亮,是因为把灯油本身的功能散发出来,这样来理解、思维,也是 "摄佛功德成自功德"。这六字名号里面,本身就具足了众生往生 信愿行的功德资粮,我们现在称名愿生,自然都有了。

总之, 信愿行是含在六字名号之内, 不要在我们自己这 边挖。

一声阿弥陀佛,即释迦本师于五浊恶世所得之阿耨多 罗三藐三菩提法。今以此果觉,全体授与浊恶众生,乃诸佛 所行境界,唯佛与佛能究尽,非九界自力所能信解也。

这段话,前面好几处引用到,非常好。这是果地法门,名号当

中已经具足信愿行,全部给我们,这是佛力的信愿行,佛与佛才能 究竟圆满。

"九界自力",什么叫九界呢?除了佛法界,菩萨、声闻、缘觉到六凡法界,这叫九法界。九法界众生以自力,我们六凡法界就不说了,菩萨法界里包含了观世音、大势至、文殊、普贤、弥勒这样的大菩萨,这样的大菩萨靠他们自己的力量,都不能信解这一声阿弥陀佛名号。这完全是他力,我们能信阿弥陀佛救度,完全是靠佛的力量;而信心的本身,就是阿弥陀佛愿力的运作、光明的运作。

我们现在居然能够信极乐净土,愿生弥陀净土,真要恭 喜啊!

我们有了往生极乐世界的愿心,哪怕再微弱,都是一件了不起的大事。"震法雷,曜法电,澍法雨,演法施",《无量寿经》这样说。

# 一般人这里总是透不过去。

哪怕心里一念闪过,"我愿往生西方极乐世界",这都不是你自己的力量,你完全没有这个力量。你心中有这么一点点的念头,这都是阿弥陀佛愿力的作用。阿弥陀佛十劫的光照,在你心中逐渐形成了一种力量、一种影响、一种作用,让你念出了南无阿弥陀佛。

昨天下午我去拜访那位八哥菩萨,它念得好听啊,"阿弥陀佛, 阿弥陀佛,阿弥陀佛······"念得有调子,还会念六字,"南无阿弥 陀佛",念得非常标准。这只鸟怎么能念出佛号呢?只要愿生极乐净土,娑婆世界所有的众生,就人道来讲,他只要听到有极乐世界,不管他信不信;他只要听过"南无阿弥陀佛"六个字,或者四个字,不管他信不信,他离极乐世界都不远了。就像一个人,闻到了海水的腥味,就已经在海边了。海风都吹过来了,腥味闻到了,虽然没见到大海,肯定离大海不远了。

我们在无量劫的轮回当中转来转去,居然听到一句南无阿弥陀佛,这是不可思议的事情啊!我们在娑婆世界听到的都是噪声,吵嘴啊,卡拉OK啊,刮风下雨啊,现在竟然能听到这句南无阿弥陀佛,怎么得了!这是不得了的大事啊!不要等闲视之。何况嘴上还念了佛,怎么能不往生呢?不往生只有一个原因,自己不相信,自己不愿意去。

往生极乐很容易,只要举手说同意。阿弥陀佛说:"你愿意往生吗?""我愿意!"就可以了,哪有不能往生的!不能往生是你自己不愿意去。阿弥陀佛强拉硬拽,十方诸佛一致使力,皆来护念,你怎么能不往生?诸佛没有本事吗?

众生业力不可思议,你如果不愿意去,诸佛也没有办法;你只要愿意,有人抓小腿,有人抓胳膊,有人抓头发,一扔,十万亿国土也不算什么,一下扔到八功德池里面。往生净土,还有什么好犹豫的?

有一个四种木头的比喻。

第一种木头,木是木、火是火。这代表什么?他从来没听过阿弥陀佛的救度,弥陀救度是智慧的火,他没听说过,当然木是木、

火是火。我们今天听到了。

第二种木头,他听到了,但是不相信,就像木头被火烧,不仅烧不着,反而出水。湿木头放进火里烧,它不仅不出火,还出水,水珠往外直冒。这代表什么呢?代表这个人初闻弥陀本愿救度,不仅不相信,他还诽谤,"哪有这么简单,哪有这种事情?"他诽谤的,其实是阿弥陀佛。他不仅不信受弥陀救度,反而怀疑诽谤。这样的人很多。

我们再来看《法事赞》里的一段,这一段总是让我感慨万千:

世尊说法时将了,殷勤付嘱弥陀名; 五浊增时多疑谤,道俗相嫌不用闻。 见有修行起瞋毒,方便破坏竞生怨。 如此生盲阐提辈,毁灭顿教永沉沦。 超过大地微尘劫,未可得离三涂身。 大众同心皆忏悔,所有破法罪因缘。

五浊增盛,多怀疑,多毁谤,不论出家人、在家人,都嫌恶这 句名号,他们不想听。

"见有修行起瞋毒",看到你专修念佛,他很瞋恨,"你怎么讲 这个法门?这样就能往生啦,你破坏佛教!"他心里很恼火。

"方便破坏竞生怨",你讲专修念佛,他用种种方便,或者写文章,或者去讲说,或者去拉别人,"这个不行!这怎么可以?不要跟他后面专门念这句佛号,不要跟他走",方便破坏,恼怒怨恨。

"如此生盲阐提辈",生下来的盲人,断诸善根之人。

"毁灭顿教永沉沦",这个法门是顿中之顿、超中之超,超越凡

情见解,超情离见,难以思维,不可思议。可是他毁灭,这样就永远沉沦了。

"超过大地微尘劫,未可得离三涂身。大众同心皆忏悔,所有破法罪因缘",大家要谨慎,不可随便说。

### ⑤问答

下面有两个问题, 我来回答一下。

问:《弥陀要解》说,是不是先讲信,广收众机,后来就说"无藉劬劳修证,但持名号,径登不退",引导进入一向持名念佛,这样理解是不是正确?

答: 是正确的。

问:师父说,念佛,想不往生也不可能;蕅益大师说,"若无信愿,纵将名号持至风吹不动,雨打不湿,如银墙铁壁相似,亦无得生之理""八哥念佛尚且往生,何况此人不往生?"这要怎么理解?

答:这个问题提得很好,说明在思维。不过,首先我要说句抱歉的话,我说话往往不够周严、圆满,有时候讲话是在一种特定的语境下,有前言后语。

我所说的"念佛,想不往生也不可能",是说阿弥陀佛名号具有"自然之所牵"的功能。学净土法门,大前提是愿意往生极乐世界。这是一个极端性的说法,就像坐船一样,你一旦坐上去之后,你想不过海可能吗?不可能!但是,你不能又跳到海里去,自己跳进去那就没办法了。所以,大前提是你还坐在船上,还是想过

海,这样自然就过了,你不过去是不可能的。我们只要念南无阿弥陀佛,想不往生都不可能,前提是还想往生;真不想往生的人,他就不念佛了。真不想过海的人,他就不上船了。上了船,还是想过去。既然上了船,就一定可以过海的。这是一个极端性的说法。

蕅益大师讲的不一样,"若无信愿",这指哪种人呢?在蕅益大师的时代,有些人参禅求开悟,他念佛并不相信西方极乐世界,也不愿意往生西方极乐世界,他是用这句名号做功夫、求开悟,他根本不相信、不愿意去往生,所以就算念得像铜墙铁壁一般,功夫很深了,禅定很坚固了,因为他不想往生,那怎么能往生呢?这样就"绝无得生之理"。道理上,不是说名号不能让他往生,是因为他根本不想往生,这样就不能往生,所以这个不矛盾。

八哥念佛也往生,为什么人不能往生呢?八哥念佛尚且往生,因为它没有求开悟的想法,它既没有说一定要往生,也没有说一定不往生,它只是鹦鹉学舌,你念我也念,这样,它就顺着名号本身所设定的功能,自然往生。

这句名号本身所设定的功能是什么?就是使称念的人往生极 乐。就好像航线,从此岸到彼岸是设定的航线。结果你自己驾驶 船,"我不去那边,我要在这个边",那你就改变方向了。

八哥没有自己固定的想法,它就顺着这条本有的航线,自然 到达极乐净土。人不一样,人有强烈的自我意识,一定要这样,一 定要那样,求人天福报啊,求来生做大官啊,求开悟啊等等,这样 反而有障碍。不过问题不大,毕竟这句名号在他心里下了种子,将 来还是会靠这句名号得度的。

同时, 蕅益大师讲这句话, 也是为了激发我们发起信愿, 要相信极乐, 要信受弥陀救度、愿生弥陀净土。

读祖师的话, 要知道他说话的语境。

## (3) 专修念佛与奉行诸善

净土宗信愿行三者的关系,是一体互含的。信愿行的本质内容是称名必得生,浓缩在这句南无阿弥陀佛六字名号当中。

净土宗宗旨四句话,第一句"信受弥陀救度"是信,"专称弥陀佛名"是行,"愿生弥陀净土"是愿。信、愿、行,就是信称名必得生,也是专修念佛的标准。接下来就要说明专修念佛。

初学的人或许有疑问,专修念佛和其他法门"诸善奉行"的关系,下面列了几个小题目。

# ①专修念佛是否排斥余行和余法门

第一,专修念佛是否排斥余行和余法门?

不会排斥。因为专修念佛首先是具有机深信,知道自己任何 其他法门都修不成,靠别的法门不能出离生死轮回,"无有出离之 缘"。在这种情况下,作为自修的选择,自己专修念佛。别人选什 么法门,是个人信仰的选择。

对自己来讲,一定有所取舍,我们选哪一宗,修什么法门,要

根据我们的根机来判断。既然专修念佛了,就是具有机深信,专门 选择念佛法门。

同时,专修念佛,如果以本宗来讲,叫"圆收圆超一切法门", 其他一切万行万法都收摄在六字名号之内,根本就说不上"排斥" 这两个字,只是智慧浅短的众生容易分隔。比如虚空,虚空包容万物, 讲到虚空,一切万物就在当中了,不可能会有什么排除在外的。所谓 "六字名号其大无外",一切万行万法、一切功德利益都在其中。

## ②专修念佛是否不修余行余法门

第二,专修念佛是否不修余行余法门? 这个可以分为两点来说。

- 一是就往生来说,是不必修余行的,只要专修念佛,决定往生,而且十即十生,百即百生。如果以为专修念佛不够,还要靠其他行业法门来辅助的话,那反而落于杂修,杂行杂修往生不定。所以,就往生来说,不必修其余法门。
- 二是作为化他的方便,对一代佛法整体作些了解,附属于念佛法门,不破坏专修念佛,和专修念佛不相冲突的话,仍然是可以了解、可以学习的。像其他经典的读诵,了解法门越多,越有智慧,能够有更多摄化众生的方便。

前提是在对本宗深入、坚固、不动摇的情况下,学有余力,又 发大心要度化众生,那可以根据自己的情况有所涉猎。如果初学 的时候就很广泛,可能抓不住头绪,甚至也会摇摆,对本宗也不够 深入,这样就谈不上专修了。

### ③ 专修念佛是否不得学余经

第三,专修念佛是否不得学余经? 这一题意思是一样的。

### ④怎样看待念佛人行余善

第四,怎样看待念佛人行余善?

念佛人也要行余善,其他善法也修也做,那怎么看待呢?算不算杂行杂修呢?要不要做呢?有的人就说:"这个不能做,这算杂行杂修,做了往生不定。"本来想去做,想想也不敢做,"杂行杂修不好啊"。又有人讲这个可以做,那这个跟专修怎么理解呢?

念佛之人,当然会修行其余善法。那是出于什么目的呢?可以讲是很自然的。因为四十八愿里有"触光柔软愿",念佛就被佛法光明所照耀,心地柔软,自然行善。六字名号是纯净、纯善的法,我们虽然是罪业凡夫,可是跟佛的气氛交接,心中就会转向善软,转向清净。所以在生活当中自然就有惭愧,也就会止恶向善,名号自然有这个功能,使得我们这样去做。

在很多念佛莲友身上就能发现,原来脾气很暴烈的,念佛之后 比较柔软了;原来不知道自己是罪业凡夫,以为自己还是挺好的, 所以念佛以后就有惭愧。有所惭愧,有所羞耻,这是行善的第一步。 可以讲这也是必然的,有名号功德熏染的作用,必然有这个趋势。 倒不是说念佛之后就马上变得多么贤善,但是有这个趋势。

同时,他不会夸耀,"你们只是念佛,我还在行多种善法",不会这样。不仅不会这样,还知道这是念佛体内所作,就是和念佛是一体的,没有分成两个。就像树一样,这棵树活了,它就会长出叶子来,这棵树的生命是一个整体,有这样的生命,有这个树干,它一定会长出叶子。

念佛是我们的生命,这就是树干,是我们的根本。如果假以时日,温度适合,一定会发出叶子。这个叶子就是一般世间的善法,或者是次一点的善,它是附属性的,它不会认为"你看,你也是个树枝,我也是个树枝,我这树枝还长出叶子来了",不会以此夸耀。因为是一体性的,所以不会觉得在念佛之外别有善法所得,也不会把这个善法拿来回向求往生,因为本来就是一体性的。而且,念佛往生是决定无疑的。在这个情况下,我们被佛的恩德所感动,被佛的名号所调化,心中惭愧,虽然力所能及地行一些善法,仍然觉得非常不足,还是罪恶生死凡夫。

这种心态,和一般的那种分离式的,以为念佛之外另外有善,甚至带有骄慢的,"你们只是念佛,而我在行诸种善",这就有骄慢心。或者以为念佛不足,把这些善法用来回向,以为功德更大、往生把握更大。这样的观念通通都没有。所以,虽然行善,也都不知道自己在行善。比如有人对你说:"你这很好啊,你做善事。""这算不了什么,这很正常啊。"

如果以为念佛人不行余善,这是不对的;以为念佛之外还有

其余善法之相可得,这样理解也是不够圆满的。

# 5. 念佛时节论

讨论有关念佛的时节,也就是时间。

# (1) 若一日……若七日

这是根据经文"若一日,若二日"到"若七日"这段衍生出来的。

为什么要讨论这一点呢?

因为我们看见有些人,也说自己专修念佛,可是念了一个月 或几个月就不念了,或者一年几年,改修别的法门了,念佛时间是 阶段性的。

还有的人,在一段时间很精进勇猛地念佛,念了几天就说"不行,我业障太深了,念佛念不下去了,我要诵《地藏经》消业障",或者别人告诉他"你这个不行啊,念佛法门你还接受不了,你要消业障再来念",也有这样的。

还有人念了一段时间说:"不行,这个念佛还不灵光,没什么 感应。"也退下来了。

还有人说:"念佛很容易,一天、七天,我快死的时候拼一下, 这不就行了吗?'若一日,若七日'嘛。" 还有人讲了,"我到临死的时候念上一句、十句,也可以 往生。"

这都是对念佛的时节有不正确的理解。

念佛时节应该怎么来看呢?如果以净土三部经来讲,《无量寿经》就说"一向专念",《阿弥陀经》就说"若一日·····若七日",《观经》就举出下辈三品的临终十声、一声、一念,这个差距是蛮大的。

到底应该怎样完整地理解,我们就需要来讨论。

## ①名号德用

我们读经,一定考虑上下次第关系。前面已经介绍了这句名号,"彼佛寿命及其人民,无量无边阿僧祇劫,故名阿弥陀佛",这句名号本身具有无量寿的功能,有这个功能力用。同时,说"彼佛光明无量,照十方国无所障碍,故名阿弥陀",这句名号本身也是无量光的意思。

由于名号本身具足无量光明、无量寿命这样的功能力用,它加持作用在称念弥陀名号人的身上,一定有一种作用力显示出来。这种作用力显示出来,在经文"执持名号"下面就有相应的内容表达出来。这里就说了"名号德用","若一日·····若七日,执持名号",其实是名号运作在众生心中的一种功德力用,让我们可以相续念佛,只要活一天就念一天佛,只要活七天,就念七天佛,一直念下去。称念名号叫"如实修行相应",对名号的功能力用有所了解,落实在心中就会这样。

因为名号具有彼佛无量寿之德,归命称名行者,与彼佛生命同体,受无量寿之德熏染;在此无常俗世,必然尽形寿称名不怠,而显现念佛即生活、生活即念佛的情态。命存一日,念佛一日;命存二日,念佛二日;乃至命存七日,念佛七日:日日相续,直至临终。以此之故,经文说"若一日……若七日……其人临命终时"。

"因为名号具有彼佛无量寿之德",这句话大家可以理解,名 号具有无量寿之德。

"归命称名行者",我们归命阿弥陀佛,归命这句名号,我们就跟名号成为一体。跟名号成为一体,就有这种功德力用,就会在归命称名的念佛人身上显示出来。如果没有归命,这种作用当然就不能完全显明出来。所以,"归命称名行者,于彼佛生命同体,受无量寿之德熏染",名号本身,你跟它生命同体啊。

佛是无量寿,受这个德行的熏染,"在此无常俗世",虽然我们生活在这个世间,还是无常的、短命的,是个世俗的世间,也必然会"尽形寿称名不怠",这就是法体的功能,我们归命阿弥陀佛,名号的作用在我们身上就显示出来,必然会尽形寿。

我们归依的时候也说"尽形寿归依佛,尽形寿归依法,尽形寿归依僧",如果你发的归依体很真诚、很恳切,就一定有相应的力量、作用显示出来,受戒的时候也一样。何况我们归命阿弥陀佛,何况名号的作用功德,那更不可思议了。所以,它就会在专修念佛的人身上,在归命称名的行者身上,显现相应的力量、作用,他就

会尽形寿称名不怠,这是一辈子的行为,不会懈怠。

显现在外表的行为,就是"念佛即是生活,生活即是念佛"这 样的状态。

"命存一日就念佛一日",只要活一天,那就念一天佛。

"命存二日就念佛二日;命存七日就念佛七日:日日相续,直至临终",每天相续念佛。所以经文说,"若一日,若二日,若三日,若四日,若五日,若六日,若七日,一心不乱",接下来就说"其人临命终时",这是梵语的文法,往往从一说到七,一个循环为止。接下来还有一个循环,不断地延续。如果以现在的标点符号来说,这就像是后面有省略号,若七日,若八、若九、若十……若一年……若七年……若十年……一直加省略号。然后一直到什么时候?一直到"其人临命终时"。很明显,不是说只念七天。

这是经文的次第。

同时,从经文的义理来讲,"若一日"一直到"其人临命终时",就是从名号无量寿的作用当中,会显现出这样"若一日······若七日"念佛,成为我们的生命,成为我们念佛、生活一体化的表现,这样才说你是个归命称名的行者。

如果念了几天就不念了,那就说明肯定没有归命。哪有念几 天就不念了的?你跟阿弥陀佛成为一体了,叫你不念佛也不可 能啊!

前面我们是根据经文的义理和文句作的分析。接下来我们引用善导大师《观念法门》的解释。

### ②引善导大师《观念法门》

《弥陀经》(意)云: 六方各有恒河沙等诸佛,皆舒舌遍 覆三千世界,说诚实言: 若佛在世,若佛灭后,一切造罪凡 夫,但回心念阿弥陀佛,愿生净土;上尽百年,下至七日、一 日,十声、三声、一声等;命欲终时,佛与圣众自来迎接,即 得往生。

"《弥陀经》(意)云",这是解释《阿弥陀经》的。

"六方各有恒河沙等诸佛,皆舒舌遍覆三千世界,说诚实言", 这个"诚实言"后面,经文当中怎么说的?

汝等众生,当信是《称赞不可思议功德一切诸佛所护 念经》。

所谓"称赞不可思议功德一切诸佛所护念",什么叫"称赞不可思议功德"呢?善导大师就是把这一段文,也就是"往生正因"这一段,接在"说诚实言"后面作了解释。

这个"诚实言"是什么?怎么叫"不可思议功德"?"汝等众生, 当信是称赞不可思议功德一切诸佛所护念",也就是说,"往生正 因"这一段就是"不可思议功德"。

这一段要怎么解释呢?"若佛在世,若佛灭后,一切造罪凡夫,但回心念阿弥陀佛,愿生净土;上尽百年,下至七日、一日,十声、三声、一声等,命欲终时,佛与圣众,自来迎接,即得往生",这一段,内容是很丰富的,《阿弥陀经》的相关文句就是"若

一目……若七目"。

"若一日······若七日"即是"上尽百年,下至七日一日, 十声三声一声等",即是尽形寿的意思。

"若一日······若七日",在这一段当中,善导大师解释为什么呢?"上尽百年,下至七日、一日,十声、三声、一声等",也就是说,善导大师解释的是"尽形寿"的意思,是一辈子念佛。如果寿命还很长,那就念到一辈子。"百年"就是一百岁,是一生的意思;如果时间不够,就"若一日",有的人还活不到一天呢,他听到这个法门,念佛半天就死了,那他不能往生吗?"《阿弥陀经》讲的最低念一天",不是这样的。下面说"下至七日一日",然后到"十声、三声",这就是《观经》所讲的内容了,"十声、三声、一声"。这个"若一日·····若七日",它是向两头都可以伸缩的,向七日以后,可以延续到"上尽百年",向一日以下,可以再缩到"下至十声、三声、一声等"。所以,是少到临终一声一念,多到尽形寿、百年,这都属于"若一日······若七日"。"若"这个字本来就是不定的意思,它是个弹性词,本来就是不定的,不限在一天、七天。

当然,这段文里还有"若佛在世,若佛灭后,一切造罪凡夫",这是解释"善男子、善女人"的。经文说"善男子、善女人,闻说阿弥陀佛,执持名号",这个"善男子、善女人",善导大师解释说"一切造罪凡夫",这个解释都非常明确,毫不含糊。并没有说五戒十善、上根利智、能够修行三福的,就是"一切造罪凡夫",称念弥陀名号,就称为"善男子、善女人"。这种解释很到位。

"回心念阿弥陀佛,愿生净土",就是解释"闻说阿弥陀佛,执持名号"。听说弥陀名号这样的功德利益,回转心意求生极乐净土,回心念阿弥陀佛,执持名号,愿生净土。

解释得很清楚。

## ③经文为何不说尽形寿

经文不说"尽形寿",而说"若一日·····若七日",略有 三义。

既然是"上尽百年,下至七日、一日,十声、三声、一声等",也就是尽形寿。为什么经文就不说"尽形寿"呢?尽形寿其实也有说的,也就是说在《无量寿经》三辈往生文里,一个根本的原则说过了。

其上辈者, 舍家弃欲而作沙门, 发菩提心, 一向专念无 量寿佛……

其中辈者,十方世界诸天人民,其有至心愿生彼国。虽 不能行作沙门、大修功德,当发无上菩提之心,一向专念无 量寿佛……

其下辈者,十方世界诸天人民,其有至心欲生彼国。假 使不能作诸功德,当发无上菩提之心,一向专意,乃至十念 念无量寿佛,愿生其国。

《无量寿经》所讲的是一个原则,就是"一向专念"。

"一向专念",展现在《观经》和《阿弥陀经》里,《阿弥陀经》

讲的就是一个常规性的,"若一日······若七日",命存一天就念一天佛,就是在日常的生命当中来念佛。

《观经》所讲的是一个特例,他没有一日七日这样平常的修行,他就是一辈子造恶,到临终才遇到念佛法门,所以他是十声一声地念佛。

这样我们就知道,这三部经的内容,《无量寿经》讲的是一个总的原则——"一向专念";这个"一向专念",体现在《阿弥陀经》当中,就是平常命存之日,有一天念一天佛,有七天念七天佛,有一年,有七年,有十年、二十年……有多少年就念多少年佛,平常的状态,"若一日……若七日";《观经》讲的是极端的案例,一生造恶,直到临终才遇到这个法门,只念了一声佛、十声佛,也都必然往生。

《观经》《阿弥陀经》这两部经对《无量寿经》的这个大原则解释得很好。《观经》里的特例,这特例往往会选什么呢?就像赞叹医术一样,总是选病很重很急、群医束手的,结果他妙手回春,才能显示他医术的高明,一定要拿一个特例。所以,《观经》的下辈三品,是由三个特例来显示阿弥陀佛大悲急救之法,就像打强心针一样,一下就把他救活了。

但是特例是要为平常状况来说明,为了增加我们信心的。那平常该怎么做?不是鼓励我们说"你只等待临终,念个一声佛、十声佛,等我来给你打抢救针",不是这样的。平时还是要"若一日······若七日""若一年······若七年"这样来念佛的,这样我们就

不会偏执。如果是临终之机,也不会绝望,仍然往生没有问题。如果是平生之机,也不会懈怠说"我就等到临终念佛"。

这里没有说到"尽形寿",我们分析有三点。

## 第一,显人命无常

第一,显人命无常。寿命随时会临终,所以说"若一日,若二日……"。"若"者,不定。

第一,显示人命无常,寿命随时会临终。这段经文,如果读得更展开一些,就是"若一日,其人临命终时",这个人一天就临终了;也可以读作"若二日,其人临命终时",也可以读作"若三日,其人临命终时"。就是说,我们遇到这个法门有早晚,有的人遇到一天,念一天佛就临命终了,那就是"若一日";那么,还有"若二日、若三日"的。这显示什么呢?这告诉我们,生命是无常之间的,随时都可能到临命终时,所以才讲"若一日,若二日,若三日,若四日,若五日,若六日,若七日"。这样我们就会怎么样?就会精进,就会念死无常。所以,这样讲是很有意义的。

# 第二,令念佛相续

第二,令念佛相续。只要命存之日,就相续念佛,一日如此,二日如此,日日如此,所以说"若一日,若二日……"。七日为期,是常用的时间表达法。如一周七日,循环往复,七日就是永远。念佛也一样,循环无尽,直到临终。

就是说,只要命存之日就相续念佛。如果一天也这样念,如果两天也这样念,日日如此,所以讲"若一日,若二日,若三日,若四日,若五日,若六日,若七日",这是让我们相续念佛,就是反复交代我们"若一天,那你就一心念佛,一心不乱,执持名号;那若二日,若二日也是一心念佛,执持名号"。这是反复交代,不嫌啰嗦,"若一日"以至七个重复,到"若七日"。

七日为期,这是常用的时间表达法。像我们现在一周七天,七 天之后又循环往复,又是周日,周一、周二、周三、周四、周五、周 六,再过来又是周日、周一,这样转过来的七天。七日也就是永 远。念佛也一样,循环无尽,直到临终。

下面引用《法事赞》的偈文来证明。

七日七夜心无间,长时起行倍皆然;

临终圣众持华现, 身心踊跃坐金莲。

"七日七夜心无间",这是解释"若一日······若七日,一心不乱",心没有间杂,这就是"一心不乱"。"若一日······若七日",经文虽然没讲"夜",但是善导大师说"七日七夜",当然,不是说你不睡觉。玄奘大师的译本就是"若一日夜,或二,或三,或四,或五,或六,或七",他说"若一日夜",有日有夜。

接下来第二句说"长时起行倍皆然",所谓"一日七日"并不限在一天七天。"长时",如果生命延长,念佛还是往下相续。"倍皆然","倍"就是倍数,七天一个循环,然后像我们打佛七一样,一个七之后,两个七、三个七、七个七。如果平常念佛的话,还是

翻倍,都是一样的"倍皆然"。

## 第三,明往生容易

第三,明往生容易。圣道修行,需历多劫;净土称名, 不过一日七日。

"若一日······若七日"这种表达法,是显明往生容易,很简单的。

"圣道修行,需历多劫;净土称名,不过一日七日",这样就让 我们感到非常轻松、快捷。

# 《般舟赞》言:

璎珞经中说渐教, 万劫修功证不退。

观经弥陀经等说,即是顿教菩萨藏。

- 一日七日专称佛,命断须臾生安乐。
- 一入弥陀涅槃国,即得不退证无生。
- "璎珞经中说渐教,万劫修功证不退",这是指圣道法门修行的,长劫修行。
- "一日七日",时间很短,"命断须臾",寿命一断,"须臾"就 是很短的时间,就往生极乐净土了。

# (2) 打佛七

七日行道,诸宗常例。为要期别时行法。

古来有人根据《阿弥陀经》的"若一日······若七日",演变成 "七日行道"打佛七的方法,我们这里也有打佛七。

其实打佛七这个方法,在《观念法门》当中也有记载,七日行道是诸宗常例。比如禅宗就打禅七,一个七、几个七。其他修行也都是这样,七日为限,一个循环。如果把这一点作为一个行法的话,那就叫"别时行法"。

净土宗有三种行法: 寻常行法、别时行法、临终行法。

寻常行法,就是一般的,日常生活当中,从早念到晚,从晚念到早,有事无事一句名号挂在心口,这叫"寻常行法"。

别时行法,就是专门抽一段时间,比如说打佛七,到寺院里,有的能念七天,有的能念三天,有的能念十天,有的能念半个月。这是专门抽一段时间,"别时",作一种特别的要求。比如,你打佛七了,就要把家里的事情安排好,到寺院里来就一天、七天精进,这叫"别时行法"。别时行法不能长久,是一段时间的,不能天天在这里打佛七。寻常行法是可以长久相续的。

临终行法,就是有人临死了,莲友来帮他,提醒他念佛。这跟 别时不一样,条件也不一样了。

《观念法门》载:

欲"入三昧道场"时,一依佛教方法。先须料理道场,安置尊像,香汤扫洒。若无佛堂,有净房亦得,扫洒如法,取一佛像,西壁安置。行者等,从月一日至八日,或从八日至十五日,或从十五日至二十三日,或从二十三日至三十日,

月别四时佳。行者等,自量家业轻重,于此时中,入净行道。若一日乃至七日,尽须净衣,鞋靺亦须新净。七日之中,皆须一食长斋。软饼、粗饭,随时酱菜,俭素节量。于道场中,昼夜束心,相续专心,念阿弥陀佛;心与声相续,唯坐唯立。七日之间,不得睡眠,亦不须依时礼佛、诵经,数珠亦不须捉;但知合掌念佛,念念作见佛想。佛言:"想念阿弥陀佛,真金色身,光明彻照,端正无比,在心眼前。"正念佛时,若立,即立念一万二万;若坐,即坐念一万二万。于道场内不得交头窃语。

"欲'入三昧道场'时,一依佛教方法",这是讲道场念佛法, 也就是特别的地点、特别的时节、特别的行仪。

"先须料理道场,安置尊像,香汤扫洒,若无佛堂,有净房亦得,扫洒如法,取一佛像,西壁安置"。

# ①具备助缘

净舍,时节,资用。

"先须料理道场,安置尊像,香汤扫洒。若无佛堂,有净房亦得,扫洒如法,取一佛像,西壁安置",首先要具备助缘,比如道场、佛像、香汤洒扫,这些是修道的一个环境,先把它整理好。佛是我们归依的对境,所以把佛像安置好,放在那里。没有佛堂,有个干净的房间也可以,把它扫干净,安一个佛像,放在西边墙上这一边。

接下来就说时节。

"行者等,从月一日至八日,或从八日至十五日,或从十五日至二十三日,或从二十三日至三十日,月别四时佳",这就把一个月分为四个时段,每一段就七天,所以一个月有四个时段,四七二十八,大致一个月,这样就可以了。

接下来就是资用,念佛场所清净道场准备了,时间也安排好了,还有一些生活必需品的安排。

"行者等,自量家业轻重",看来这个不光是出家人,在家人也 是可以参加的,自己把家里的事情安排安排,重要的事先把它办 完,所谓"自量家业轻重"。

"于此时中,入净行道",安排时间来到道场。"净"就是入净,有人读叫"入——净行道","净、行、道"三个字不是连到一块的,不是一个名词。"入净",净是一个场所。"行道"这是个动词,来到清净道场,修行念佛。

"若一日乃至七日,尽须净衣,鞋靺亦须新净",也就像我们现在衣服干干净净的,从鞋到袜,里里外外都要是新的;还要洗个澡,弄干净一些。

"七日之中,皆须一食长斋",来到寺院里面打佛七,精进啊, 七天当中每天吃一顿饭,"一食长斋"。

"软饼、粗饭,随时酱菜,俭素节量",大师很慈悲啊,饼吃软一点的,粗米饭,比较环保卫生的、健康的。"随时"就是季节性的菜。"俭素节量",因为我们是来修行的,不是来讲生活享受、讲

吃讲喝的,所以厨房的安排就要简单、朴素。吃饭不要撑得太饱,整个道场的安排就是简洁如法,让大家心在道上,但是也不能把人饿着。

前面是准备动作,道场、净舍、时节、时间安排好,把一些资 用都准备好。接下来就开始要正修行了。

### ②正修三昧

心声相续,念念作见佛想。一食长斋,不得睡眠。不得 窃语。不须礼佛、诵经、持珠。

"于道场中,昼夜束心,相续专心,念阿弥陀佛",白天晚上地念阿弥陀佛。这个"束"字非常好,"束"就是用绳把它扎起来,把它绑上,收束在一起。我们的心像一团乱茅草一样,上面有刺,到处扎,现在把它捆起来。"相续专心",用什么把它捆上?用六字名号把它捆上,卷起来。

"心与声相续",也就是印光大师讲的"心中念得清楚,口中念得清楚,耳朵听得清楚",念一句听一句,这叫"心声相续"。在道场里专心念佛,不是平常做事的时候打闲岔。既然在念佛,尽量摄心,心声相续。

"唯坐唯立",要么就坐着,要么就站着。

"七日之间,不得睡眠",这个要求难度有点高,七天不睡觉, 这不太容易啊。

"亦不须依时礼佛、诵经",这七天你就专念这句名号,从早念

到晚,也不需要早上去拜佛、唱赞或读诵《阿弥陀经》。这七天就 专门念这句名号,其他所有的一切通通都免掉了,要坐就坐着念, 要站就站着念。

"数珠亦不须捉",也不要拿串珠子拨来拨去。佛珠是比较散的时候方便使用,现在发明的计数器也是这个作用。这七天就坐在那里很安定,没有外扰。如果拨珠子,手就动了,心里不安定,所以这些通通免掉。

"但知合掌念佛",合掌是表示身业的恭敬。不过我想也不可能七天都合掌吧,也可以放一放掌,应该是这样。

"念念作见佛想",这里倒也未必一定观佛,就是说,我们念念 之间,我们念佛的当下,阿弥陀佛就在名号当中,念佛就跟佛有亲 缘、近缘、增上缘,有这种信心。

"佛言:想念阿弥陀佛,真金色身,光明彻照,端正无比,在心眼前",这是"观念",这本书叫《观念法门》,是把观佛三昧和念佛三昧合在一起讲,所以这里讲观佛,是有观想的。

下面讲称名。

"正念佛时,若立,即立念一万二万;若坐,即坐念一万二万。 于道场内不得交头窃语",不能讲闲话、杂散的话,讲一些没用的话,只管念佛。如果站着,就站着念佛一万两万;如果坐着,也坐着念佛一万两万。这还是要考验一点功夫的。

看这种情况,其实和我们现在打佛七差不多,但更加精进,七 天都不睡觉。 "一日七日"念佛时节,这个问题比较简单,我们就解释 完了。

# 6. 一心不乱论

整部《阿弥陀经》,"一心不乱"四个字很重要,一定要正确理解。如果不能正确理解,就会恐惧不安,四个字就像高高的大山挡在前面,通不过;又像深深的陷阱,一下掉到冰窟窿里面,往生不定,恐惧不安。如果能够正确理解,就会法喜充满、往生决定。

"一心不乱"四个字,自古到今,有不同的解释。但多数人所 听闻的,或者自己所以为的,都不够正确。

想起我自己初学净土法门,每天在寺院诵《阿弥陀经》,前面都诵得很好,极乐世界怎么庄严啊,心里很法喜;"闻说阿弥陀佛,执持名号,若一日,若二日,若三日,若四日,若五日,若六日,若七日"读到这里,就像在高速公路上开车一样,车的速度越开越快,开得最快,突然,"一心不乱"四个字,一个大窟窿,当下就掉下去了,那会是什么结果?车毁人亡啊!诵经诵到这里,一下掉进去,整个心冰凉,"一心不乱",心往下一沉。

诵经要怎么诵呢?诵经要对照自己。如果是小和尚诵经有口无心,"一心不乱","也行啊",心里无动于衷;但是把这部经对照自己的修行,"一心不乱"如果是要达到禅定一心,事一心、理一心,你能做到吗?做不到。做不到,那你读到这里不恐慌吗?"我

做不到,我也不恐慌",那你没有求解脱的心。如果说一定要达到 这个标准,可是自己又做不到,那读到这里一定是心往下一沉, "哎呀,这怎么办?"

"一心不乱",没有听闻到善导大师的解释,一般都会误解。

## (1) 一心不刮.

这"一心不乱"四个字要好好地了解。这四个字吓退不少人, 让很多人胆寒。有人在这里作了很多文章,有很多的解释,各不一 样。到底这个"一心不乱"应该怎样理解,我们来讨论。

# ①名号德用

因为名号具有彼佛无量光之德,归命称名行者,被彼佛无量光明照耀摄取,虽是愚痴之身,而能一心明信佛智, 专称佛名,不受外邪异见惑乱。以此之故,经文说"一心不乱"。

因为名号就是"南无阿弥陀佛"这六个字,它"具有彼佛无量 光之德",这个没有任何人会怀疑、否定的。

也就是说,名号有这个功德力用。归命阿弥陀佛、称念弥陀名号的人,根据善导大师所解释的,"彼佛光明无量,唯观念佛众生,摄取不舍""但有专念阿弥陀佛众生,彼佛心光常照是人,摄护不舍",你只要念佛,当下佛光就照耀在你心中。

佛光既然照在你心中,会没有作用吗?灯光照过来还有作用 呢,阳光照过来还温暖呢,那佛光照到你心中会没有作用吗?一定 有作用。

有人说:"有作用我怎么感受不到?"那是因为无量劫来你的心都结了罪业的冰。这个冰太厚了,"冰冻三尺,非一日之寒",佛光虽然强大,来照耀,你的冰确实还没化干净,还感觉是凉的,凉冰冰的,三恶道啊,六道轮回啊,胆寒心惊。慢慢照,冰就化了,心就软了,这才感到心中有暖意。

有人念佛为什么悲从心起,喜从心来,感觉安慰、畅快?这都 是罪业的冰化解,佛光是有作用的。

佛光的作用,照耀我们,摄取我们。我们虽然愚痴,但是被佛的光明所照耀,就看到前途的光明,心里就产生了智慧,就能一心明信佛智,多念佛自然就有这样的效果。

一心明信佛智,更加专称佛名,这样一切的外邪异见,比如一些邪见,还有对净土法门不同的理解,都不会惑乱我们,我们就会"一心",就会"不乱",不被外界种种的知见所扰乱、所动摇。

所以,"一心不乱"也是从"执持名号"来的,由于"执持名号,若一日·····若七日","一心不乱"。

"执持名号"何以能够"一心不乱"呢?是因为名号本身有无量光的作用,无量光让我们一心不乱,无量寿让我们尽形寿称名。 无量光、无量寿的名号,让我们可以一生念佛,明信佛智,不动乱,不退堕,不中断。所谓无间修、无余修,它也是个自然的功效。 不然的话,单靠我们自己努力要做到这样,那是不行的。名号有这个自然的功能。

"称彼如来名,如彼如来光明智相,如彼名义,欲如实修行相应",这就"如彼如来光明智相",这叫"如实修行相应",这自然就一心不乱。

《往生礼赞》言:

蒙光触者心不退,昼夜六时专想念。

念佛和光照,是我们先念佛,佛光后照吗?"南无阿弥陀佛",这句名号,善导大师说是"光明名号",名号的本身就是佛的光明。 名号是看不见的光明,光明是听不见的名号,两者是一体的。

小时候我在农村,农村的房子,茅草棚上面往往都有缝隙,太阳从缝隙照在房子里的地面上,地上就有光斑。一想到念佛,我就想到小时候家里的情景。

我们的心是一块地,"南无阿弥陀佛,南无阿弥陀佛·····"当 我们念佛的时候,佛光的光斑就在我们心地上——不是在名号之 外另外有佛光,当下念出佛号,光明就照在这里。

"蒙光触者心不退","触"就是接触、碰触、照耀,当下"心不退"。我们念佛,被阿弥陀佛光明所照耀、摄取,心就不退堕。

接下来,它有什么样的功能和作用呢?

"昼夜六时专想念",因为"蒙光触者心不退",所以可以昼夜 六时专想念,就是专门想佛。

这是指哪种呢?比如说煤矿塌陷了,里面一片黑暗,这个时

候,如果你能看见一丝光明,你会忘记它吗?你就会奔着光明而去。你正是"昼夜六时专想念",离了这丝光你就没有活路。这时,突然有人寻找你,挖通了,光彻底照进来了,那你顺着光爬都要爬过去。

我们在三界轮回,如在黑暗的废墟当中,如在坍塌的煤矿当中。现在阿弥陀佛六字名号的光明照进来了,"南无阿弥陀佛",哪怕是非常细微的一丝光,就代表了解脱的希望。下面都是金银财宝有什么用啊?不如这一丝光重要。一看,"有一线光照进来了,这一线光就是救命的",那我们一定会奔着它而去的。所以,我们在念南无阿弥陀佛的时候,佛光的作用,让我们可以"昼夜六时专想念",一定奔着去的。

只有哪种人?行尸走肉,佛性的生命没觉醒过来,他也不知道什么叫死、什么叫活,所以他也无所谓,"轮回就轮回呗"。这样的人等于是盲人,光照得再亮他也看不见。他也不想念佛,不想求往生。不过,他总还是比没有听到佛号的人好得多。

就像前面讲的四种木头的第二种,木头烧了不出火,反而出水,虽然没有出火、先出水,水出干净了,就要出火了。当然,这比那个木是木、火是火的人还是强多了,他连水都出不来。

有的人遇到弥陀救度不相信,总是诽谤,诽谤完了他就相信了,他比那个没遇到弥陀救度的人还是强得多,所以我们还要恭喜他。"阿弥陀佛救度这么简单,一念佛就往生了,哪有那回事情?"水往外一直冒,但是他毕竟比那个不遇的强得多啊。没遇到

的,连冒水都冒不出来,那就是没有希望了。水冒干了,一直把它 烤干了,他就会念佛,就会信受弥陀救度了。

前面我们是从名号的德用来说明"一心不乱"。接下来对照几部经典。

### ②引唐译《阿弥陀经》

系念不乱。

净土三部经说到称名往生的,除了《阿弥陀经》的"一心不乱",还有《无量寿经》《观经》,还有唐译的《阿弥陀经》,也就是玄奘大师的译本《称赞净土佛摄受经》。

我们可以看《净土宗圣教集》中《佛说阿弥陀经》和《称赞净 土佛摄受经》的对照,上半部分是罗什大师的译本,下半部分是 玄奘大师的译本。我们通过以经解经,对"一心不乱"多角度来 理解。

我们先看罗什大师的译本:

闻说阿弥陀佛, 执持名号, 若一日, 若二日, 若三日, 若四日, 若五日, 若六日, 若七日, 一心不乱。

再看玄奘大师的译本:

若有净信诸善男子或善女人,得闻如是无量寿佛无量 无边不可思议功德名号、极乐世界功德庄严,闻已思惟,若 一日夜,或二,或三,或四,或五,或六,或七,系念不乱。 "得闻",不就是"闻说阿弥陀佛"吗?"得闻如是无量寿佛无 量无边不可思议功德名号、极乐世界功德庄严,闻已思惟"。

罗什大师的译本说"闻说阿弥陀佛,执持名号,若一日,若二日,若三日,若四日,若五日,若六日,若七日,一心不乱",玄奘大师的译本说"闻已思惟,若一日夜,或二,或三,或四,或五,或六,或七,系念不乱",很显然,"执持名号"这四个字就翻译为"系念"两个字。"一心不乱",玄奘大师把"一心"两个字的意义含摄在"系念"当中,"不乱"两个字还是一样的。

这样对照起来,玄奘大师的译本对"一心不乱"翻译得比较简单,就是"系念不乱",心中系念阿弥陀佛名号。"闻说阿弥陀佛",他翻译为"闻已思惟",翻译得比较完整。罗什大师是意译,玄奘大师是直译。

玄奘大师的译本说"净信诸善男子、善女人","善男子、善女人"前面有两个字——"净信",也就是说,对阿弥陀佛的净土有清净的信心,就是"善男子、善女人"。"净信",不论是五戒十善还是五逆十恶,如果能信仰阿弥陀佛,就是"善男子、善女人"。

"得闻如是无量寿佛无量无边不可思议功德名号",罗什大师译本说得简单,"闻说阿弥陀佛"。"无量寿佛无量无边不可思议功德名号"和"极乐世界功德庄严",这都包含在"阿弥陀佛"四个字当中,所以玄奘大师翻译得比较完整。

"闻已思惟",所谓"思惟",就是信受弥陀救度。听到之后,要 心中思惟、领纳。

思惟以后就"系念不乱",罗什大师译本是"执持名号,一心

不乱"。

这样对照起来,所谓"一心不乱",也就是系念弥陀名号,心 不散乱、不动乱。

### ③引《无量寿经》

一向专念。

《无量寿经》讲到念佛的,就是三辈往生文,三辈往生文讲的就是"一向专念":

其上辈者, 舍家弃欲而作沙门, 发菩提心, 一向专念无 量寿佛······

其中辈者,十方世界诸天人民,其有至心愿生彼国。虽 不能行作沙门、大修功德,当发无上菩提之心,一向专念无 量寿佛……

其下辈者,十方世界诸天人民,其有至心欲生彼国。假 使不能作诸功德,当发无上菩提之心,一向专意,乃至十念 念无量寿佛,愿生其国。

上辈、中辈、下辈都不可少的就是"发菩提心,一向专念"。

讲到念佛是"一向专念"四个字,也没有提到禅定的境界。"一 向"就是一种信心的"专",就是一向归投,专念弥陀名号。《无量 寿经》讲的三辈念佛,也是比较简单的。

《观经》讲的念佛,更没有谈到禅定一心不乱,事一心不乱、理一心不乱更谈不上。《观经》下辈三品——下辈上品、下辈中品、

下辈下品,这三品众生是十恶罪人、破戒罪人、五逆罪人,临终遇到善知识讲说这个法门,讲说弥陀名号的功德。他们在十万火急、千钧一发、命缩一寸、地狱众火来迎、心中慌乱不堪的情况下,还谈什么禅定一心?只是求救的心情,随着善知识称念南无阿弥陀佛,这样就往生极乐了。所以,《观经》所讲的是最紧急的情况,是最简单的。

《阿弥陀经》讲"一心不乱",到底应该怎么理解呢?净土三部经不可能不一致,对"一心不乱"的理解,可以综合《无量寿经》《观经》,还有唐译本,共同来看,这样就有一个全面的角度。

## ④佛教词典

佛教词典对"一心不乱"有两点解释。

专注一事,使心不散乱、不动摇之谓。《华严经》言:"汝等应离诸疑垢,一心不乱而谛听。"

这是一种解释。这种解释还不算难,但是是趋向于禅定的,专心、专注一件事情,心不散乱,不动摇。如果以引用的经文来看,也不能完全解释为禅定。

"汝等应离诸疑垢",应该离开疑惑心,疑惑心就像尘垢。心中有怀疑,就不明朗,就像垢污把它覆盖住了。反过来说,没有疑心,心就明净了,所以叫"净信"。有信就是清净的,有怀疑就是垢染的。

"一心不乱而谛听","一心不乱"就是离开了疑垢,心就是

有信的、一心的,这样心才不乱。这个"一心不乱"和前面"离疑垢",是信心的一个方向。"谛听",就是专注思想听法。当然,也还不能说就是禅定,禅定也无所谓听。

接下来第二个解释, 就完全从净土来解释。

以至诚之信心持诵弥陀名号,令心不散乱。即舍弃 我体,而与"南无阿弥陀佛"之称念合为一,称为"一心 不乱"。

"以至诚之信心持诵弥陀名号,令心不散乱",这就是信心的一心不乱。

"即舍弃我体,而与'南无阿弥陀佛'之称念合为一,称为一心不乱",这个解释也蛮好的。不过可能有人觉得这不太好理解,什么叫"舍弃我体,而与'南无阿弥陀佛'之称念合为一"?其实这种解释也就是善导大师所讲的机法两种深信,机深信就是舍弃我, 法深信就是跟阿弥陀佛合为一。

这里讲的"一心",即我和佛是一个心,没有两个心,是这么解释。一个心,佛心成为我心,当然就不乱了。如果是两个人、两条心,他一条心,你一条心,那做事步伐就会乱。就像跳舞,两个人步伐都不一致,他这么跳,你那么跳,就会乱。必须两个人配合得很好,才是一心一意、一致的。

到极乐净土,佛心跟我们的心要成为一,佛意成为我们的意,佛要救我们,我们让他救;佛说"我救得了你",那我们相信佛救得了我们;佛说"你要来往生",那我们愿意去往生。就是佛心成

为我们的心, 佛意成为我们的意, 这样就是"一心归命"。

俗话说"二人同心,其利断金",两个人如果一心一意,那力量特别大,再怎么坚固的东西都可以断。这是世间的比喻。

这个"二人",就是"我"跟佛两个人,如果"我"跟佛是一个心,其利不是断金啊,那就断了三界六道轮回的业障了。"利剑即是弥陀号,一声称念罪皆除",一心归命阿弥陀佛,决定有大的功德利益。

这里解释"一心",就是两个人的心合为一,这样来解释,当 然就是信心的意思,完全投靠阿弥陀佛,倚靠阿弥陀佛。

人和人之间打交道也是一样的,如果怀疑了,心中疑惑不定, 那就是不安的。夫妻之间也好,合作共事也好,如果对对方产生怀 疑,那不就二心了吗?事情就不好办了,心中也不安乐。

总之,这个"一心",一种是解释为禅定的一心,甚至更拔到事一心、理一心,不起妄想杂念,一念不生。这样解释就比较难,是圣道门通途的解释。第二种解释,就是信心的一心不乱,完全归命于阿弥陀佛,"一心归命",一心倚靠阿弥陀佛。这样的解释就是易行道,我们做得来,这是净土宗的解释。

不过我们多数所听闻的、感到惶恐不安的,是解释为禅定一心不乱。为什么会形成这样的局面呢?

第一,从文字来看,"一心不乱"这四个字本来就容易让人这样解释。"一心不乱"嘛,一看这四个字,很显然就容易理解为禅定的一心不乱,从文字上会这样理解。

第二,除了净土门之外,通途法门各宗各派向来都是讲究修行的。讲究修行,一定对"一心不乱"解释为自力修行的、禅定的,这是必然的,修行的观念就解释为禅定一心。

第三,我们众生这边也有一个缺点,就是自力心很强,执著心也很强,所以很容易把"一心不乱"理解为是要怎样的禅定一心。又想到极乐世界那么高妙的地方,心不清净、没有到达禅定一心不乱,没有达到很高的境界,那怎么能往生呢?我们也很容易作这种自以为合乎情理的判断和理解。如果再听到圣道门的法师根据圣道门修行观念,把"一心不乱"解释为禅定一心、理事一心,那我们心中就更加觉得就是这样。所以,被这种观念所引导,难免就认为一心不乱很难做到。

第四,善导大师对"一心不乱"解释的有关教典,像《观经疏》《法事赞》在很长一段时期内没有流传下来,也没有非常有力量的大德来解释,或者即使有大德来解释,他一个人声音小、力量不够,站的位置不够高,所以大多数都按照圣道门的解释,觉得那是合理的。没有一位很有高度、很有权威的人,站在很高的角度来正确解释,我们难免随大流。

所以,没有听过善导大师的解释,想对"一心不乱"有一个完整的理解,那是比较困难的。其实蕅益大师在《弥陀要解》里有很多解释,并不完全说要事一心、理一心,但是我们看不出来,而且这个声音也被忽略了。如果把善导大师的解释拿来看,那就信心百倍。

听闻净土法门,或者解说净土法门,当然是仁者见仁、智者见

智,随着各自的智慧深浅、角度不同而理解的不同,会给出不同的解释。这当中有的正确,有的不够正确。那我们该怎么判断、该怎么听闻呢?大致说起来,听到容易往生,听到后有信心欢喜,这个可能上了路子;如果你听到之后觉得很难,做不到,那可能跟净土法门就背道而驰了。因为净土法门是易行道、安乐门,是阿弥陀佛普救十方众生的法门,是普被三根的。如果说"我做不到,张三也没做到,李四也没做到",问遍所有的人都做不到,这怎么叫普被三根呢?

有一位莲友,只要得知哪个寺院打佛七,他一定去参加。他目的是什么呢?目的就是要证取禅定一心。念完之后,他自己没达到,他想可能别人达到了吧,他就偷偷地问旁边的人,"你达到一心不乱了吗?"结果他问遍了大江南北,所有他去过的道场,没有一个跟他说达到了,个个都没达到。

他就怀疑这个"普被三根"了,"不能说我不虔诚啊,我家里都放下了,哪里有佛七我都去,一次没达到可以说我不用功,两次、三次、十次,多少次也没达到;我一个人没达到,说我不虔诚,那么多人都没达到,净土法门怎么叫普被三根?"

我们想想看,怎么叫普被三根呢?根本的原因,他们对法义的理解是有问题的。

# (2) 善导大师解释"一心不乱"

"一心不乱",一般理事一心、禅定一心、不起妄念等,

多令人闻而生畏。若依善导大师的解释,则甚觉易行安乐。

"一心不乱",一般性的解释令人闻而生畏,感到恐惧不安,解释得太高太难,要不起妄念、禅定一心,甚至达到事一心、理一心,这个做不来。如果依善导大师的解释,甚觉易行安乐,你会感觉能做到,心里很安稳,很快乐。

我们看善导大师如何解释"一心不乱"。

下面共列了九条善导大师的法语。善导大师的解释有一个特点,他并不是把"一心不乱"作一个名词,然后说"一心"是什么意思,"不乱"是什么意思,他不这样解释。他是把"一心不乱"放在整体解释的文句当中,让你上下的文句义理,让你在这个语境当中来理解它。

# ①引《法事赞》

极乐无为涅槃界, 随缘杂善恐难生, 故使如来选要法, 教念弥陀专复专。

这四句偈就是解释这段经文的。

"故使如来选要法",就是闻说阿弥陀佛。"教念弥陀专复专",就是"执持名号,若一日······若七日,一心不乱",善导大师对"一心不乱"的解释就是"专复专"。

"执持名号,一心不乱",就是"念弥陀专复专","念弥陀"就是"执持名号","专复专"就是"一心不乱"。

这样解释,大家听起来能不能做到?很简单,专心不二就是一

心。"专复专",用两个"专"字,"专"了还要再"专"。

那怎么"专复专"?

第一, 专心不二, 这是"一心":

第二, 专行不杂, 不杂乱, 这是"不乱"。

这个"一心不乱"解释得很简单,就是专心念佛,"专复专", 这就是一心不乱。依善导大师解释"一心不乱"是很容易做到的。

#### ②引《观经疏·定善义》

《弥陀经》中,一日七日专念弥陀名号得生。

这也很简单,"《弥陀经》中,一日七日",这是解释"若一日······若七日","专念弥陀名号得生","执持名号,一心不乱"就解释为两个字——"专念"。"专念弥陀名号",就是专,就是"一心不乱",也很简单。

# ③引《般舟赞》

观经弥陀经等说,即是顿教菩萨藏。

一日七日专称佛, 命断须臾生安乐。

很明显,"一日七日专称佛",这七个字是解释《阿弥陀经》的, 专称弥陀名号就是"一心不乱"。没有解释很复杂,非常简单。

# ④引《观经疏·玄义分》

若有善男子、善女人, 闻说阿弥陀佛, 即应执持名号,

- 一日乃至七日,一心愿生,命欲终时,阿弥陀佛与诸圣众迎接往生。
- "若有善男子、善女人,闻说阿弥陀佛",这经文都一模一样。
- "即应执持名号",加了两个字"即应"。听说阿弥陀佛不可思议功德、大慈大悲的救度,而我们是一个罪恶凡夫,"旷劫以来常没常流转,无有出离之缘"这样的众生,听说阿弥陀佛慈悲救度,那就应该"执持名号"。"即应",这是应当的。
- "一日乃至七日,一心愿生,命欲终时,阿弥陀佛与诸圣众迎接往生",这里把"一心不乱"解释为"一心愿生",这就更好懂了。所谓"一心不乱",就是一心一意愿意往生西方极乐世界。这个大家能不能做到啊?我们是不是一心愿生啊?"师父,还要你讲?我早就一心愿生了。这就是一心不乱?那我就做到了",这一看,不就很欢喜了吗?我们愿往生西方这颗心是不动乱、不动摇的,一点不乱。一心一意求往生就叫"一心愿生",就是解释"一心不乱"。这一段读下来,就觉得很欢喜。

## ⑤引《观经疏·散善义》

- 一切凡夫,一日七日,一心专念弥陀名号,定得往生。
- "一切凡夫",善导大师讲话干脆,"善男子、善女人"就解释为四个字——"一切凡夫"。
- "一日七日,一心专念弥陀名号,定得往生","一心"两个字还留着,下面配的哪两个字呢?配的"专念",也就是"一心专念",

不杂行杂修,完全靠倒阿弥陀佛,专心一致修持这个法门,就叫作"一心不乱"。

这个我们也做得到,很多老菩萨都已经做到了,"这样我早就做到了嘛。禅定我就做不到,这个一心愿生、一心称念,我就是这样的"。

#### ⑥引《观经疏·散善义》

汝等众生,皆应信是释迦所说、所赞、所证:一切凡夫,不问罪福多少,时节久近,但能上尽百年,下至一日七日,一心专念弥陀名号,定得往生,必无疑也!

"汝等众生,皆应信是释迦所说、所赞、所证",所宣说、所赞 叹、所证明的。

"一切凡夫,不问罪福多少,时节久近","一切凡夫"也是解释"善男子、善女人";"不问罪福多少",不论是罪多福少还是罪少福多,"不问"就是一切众生,九品包含在内;"时节久近",寿命长短、修行时间早晚,这些都不论,"不问"就是不论。

"但能",只要这样就可以了。

"上尽百年,下至一日七日",这是解释《阿弥陀经》的"若一日·····若七日"。

"一心专念弥陀名号,定得往生,必无疑也!"这就是解释"执持名号,一心不乱"。善导大师讲这些话,只要每天读一遍,就像充了电一样,越读越欢喜。哪会跟你讲含含糊糊的话?"一心专念

弥陀名号,定得往生,必无疑也!"不用怀疑,决定无疑。

这里也很简单,解释为"一心专念弥陀名号",跟上面一样。

#### ⑦引《观念法门》

若有男子、女人,或一日七日,一心专念弥陀佛名,其 人命欲终时,阿弥陀佛与诸圣众自来迎接,即得往生西方极 乐世界。

《观念法门》还是一样的。这三句都一样:"一心专念弥陀名号","一心专念弥陀名号","一心专念弥陀佛名"。

"若有男子、女人",善导大师解释的话,把"善"字拿掉了,就是普通男子、普通女人。

"或一日七日,一心专念弥陀佛名",这是解释"一心不乱"的。

"其人命欲终时,阿弥陀佛与诸圣众自来迎接,即得往生西方极乐世界",这里说"自来迎接","自"是自自然然就来了,"自"也是亲自来了,"自"也是自动就来了,不必请求拜托,自己就来了。这种解释听起来很亲切。

## ⑧引《观念法门》

若佛在世,若佛灭后,一切造罪凡夫,但回心念阿弥陀佛,愿生净土;上尽百年,下至七日、一日,十声、三声、一声等;命欲终时,佛与圣众自来迎接,即得往生。

"若佛在世,若佛灭后,一切造罪凡夫",这里不仅不说"善男子",反而说"一切造罪凡夫",凡夫就是造罪的。

"但回心念阿弥陀佛,愿生净土;上尽百年,下至七日、一日, 十声、三声、一声等;命欲终时,佛与圣众自来迎接,即得往生", 即得往生,定得往生,"命断须臾生安乐",这都是很简单;"专念 弥陀名号得生",都是给予肯定的,没有含糊的。

这段文中好像没有说到"一心不乱"。这一段文里,如果解释"一心不乱",就是"回心愿生"。"回心愿生"这四个字是解释"一心不乱"的,回转原来不愿往生的心,跟前面"一心愿生"的意思是一样的。"回心愿生","一心愿生",这就是"一心不乱"。这我们都做得来啊。在这里,文字上根本就没有解释"一心不乱"四个字,但是意思含在文句当中,是很容易做得到的。"回心念阿弥陀佛,愿生净土",这就是"执持名号,一心不乱"。

# 9引《往生礼赞》

若有众生,闻说阿弥陀佛,即应执持名号,若一日,若二日乃至七日,一心称佛不乱:命欲终时,阿弥陀佛,与诸圣众,现在其前;此人终时,心不颠倒,即得往生彼国。这也是在解释《阿弥陀经》"往生正因段"。

我们就知道,善导大师对《阿弥陀经》这段核心经文是非常注重的。我们把它搜列一下,就有以上九段文。在《观经疏》《观念法门》《法事赞》《往生礼赞》《般舟赞》这五部九卷里都涉及到《阿

弥陀经》这段核心经文,而且都给予了简洁明了、直白透达的解释,让我们听得懂、做得到,有安心、有法喜。

"若有众生,闻说阿弥陀佛",这里把"善男子、善女人"换为 "众生"两个字是很有意义的。

"闻说阿弥陀佛",后面又加两个字——"即应","即应执持名号,若一日,若二日,乃至七日,一心称佛不乱",加了"称佛"两个字,一心口称阿弥陀佛名号,不杂行杂修,不杂乱,不动乱,这叫"一心称佛不乱"。

"命欲终时,阿弥陀佛,与诸圣众,现在其前;此人终时,心不 颠倒,即得往生彼国"。

这九条文读完了,综合一下:

总之,善导大师解释"一心不乱",就是"一心愿生,专称佛名,不动乱,不杂乱",非常简单,任何人都看得懂、做得到。

以上列的善导大师九条法语,有哪一条说得让我们心惊胆战? 我们看了都很法喜,没有哪一条说得让我们做不到。善导大师解释得简洁明了,因为是易行道、安乐门嘛。净土法门是以"易"为特色,以容易为特点。如果解释得很难,那肯定是跟这个法门不相应,跟众生根机不相应,跟弥陀的本愿不相应。

## **⑩总结**

总结善导大师的解释, 共三点。

1善男子、善女人——佛世、灭后,一切造罪凡夫。

根据上面善导大师的解释,"善男子、善女人"就解释为"若佛在世,若佛灭后,一切造罪凡夫",这是善导大师的解释,这是总的。

下面别列了五条,都可以在前面九条文里找到出处:

一切凡夫,不问罪福多少。

一切凡夫。

男子女人。

众生。

九品。

"九品"是从《观经》来的,九品的众生都是这里所讲的"善男子、善女人",都包含在内了,是包含一切的。这样的解释,会给我们很大的安心。也就是不论善恶,你现在是什么样的根机,以你当下这样的根机,都包含在九品之内。是"男子、女人"就可以,是"众生"就可以,"一切凡夫",甚至说"一切造罪凡夫",甚至说"不问罪福多少",通通是弥陀救度的对象。

这样一来,这个救度的大门就很广大,就不会顾虑说"只有善男子、善女人才能往生,那我到底有没有达到善男子、善女人呢?"一想,还没达到,"那我怎样去修五戒十善啊?我去多求善法,变成一个善男子、善女人再来念佛吧",这样就来不及了。

以上是对根机、对这个法门摄机的解释。

善导大师没有多余的话,我们把他所有对于这一段核心经文

的法语拿来一对照,就很清楚。这不是我个人的解释,而是弥陀化 身善导大师的解释,这就很有力量。

我们学净土法门,一定要听净土宗祖师的解释。净土宗祖师都有不可思议的功德,但是从他们的示现来讲,善导大师是弥陀化身,是净土宗的开宗祖师,他的解释是权威性的、决定性的、标准性的,楷定古今。如果跟善导大师的解释不一样,那我们就弃而不依,也不评论,"可能这是他的一种方便",这样就可以了。

跟善导大师的解释不一样,我们依据善导大师,不然就没有方向、没有标准。学法到底以什么为标准?像天台宗,肯定是以智者大师为标准,跟智者大师解释不一样,那还能叫天台宗吗?学净土宗,跟善导大师的解释不一样,那还能叫净土宗吗?这是很简单的标准。不一样的就放旁边,那可能是一种方便,是对机而说,在某种状况下,针对某一种特殊的人所讲的话。善导大师的解释是站在很高、很全面的立场上,他对"善男子、善女人"的解释,就简洁明了。

2"若一日……若七日"——尽形寿。

对"若一日·····若七日"的解释,也非常明白,就是"尽 形寿"。

3"执持名号,一心不乱"——"念弥陀专复专"。

对"执持名号,一心不乱"的解释,就是"念弥陀专复专",专 而再专。

下面有六条,这六条都是从前面九条法语里抽列出来的。这

六条,加前面的"念弥陀专复专"共七条,这七条里就有四条说到 "专","专"字出现了五次。"专"就是"一心不乱",很简单。

专念弥陀名号。

专称佛。

一心专念弥陀名号。

但回心念阿弥陀佛, 愿生净土。

执持名号,一心愿生。

一心称佛不乱。

其实,在我们平常说话当中,也有所谓"一心"。做老师的对学生,做父母的对孩子,做领导的对部下,往往会很恳切地劝导:"你要一心一意读书啊""你不要三心二意啊,你要全心全意啊"。这个"一心",在我们平常的语言当中,是一种恳切的劝勉,也就是说能专心,就是一心了。它的反义词就是三心二意,俗话说吊儿郎当,不认真,心思不在这里,没有全心全意,这就不叫一心一意。"一心一意","全心全意","专心专意","实心实意",这四个词意思差不多。

这里讲"一心不乱",也就是释迦牟尼佛告诉我们说"众生啊,你要一心一意念阿弥陀佛名号",不就这个意思吗?"一心专念","一心称佛不乱"。一心一意也就是全心全意,我们全身心地靠倒阿弥陀佛,所做的一切,都是为了往生极乐世界,一心愿生,绝对不杂行杂修,不以别的法门、观念、修行来间杂,这不就全心全意了嘛。

如果念念阿弥陀佛,又念念别的佛,这能叫"一心"吗?念阿弥陀佛一个心,然后念别的佛,念别的菩萨,念别的咒语,这就是二心、三心,四、五、六心都出来了,因为一件事情放一个心,这就不叫"一心"了。"一心"就是所有的都归在专念阿弥陀佛。

如果对阿弥陀佛好像股份公司分股,那也不是全心。"阿弥陀佛,我比较看得起你,你股份大一点,给你百分之五十一的股份。剩下的,地藏王菩萨百分之十五;观音菩萨跟我有缘,百分之十五;文殊菩萨也不错,百分之十五;普贤菩萨也不能少,百分之十五;韦陀菩萨对我也蛮有功德的;土地菩萨也搞个百分之五",分来分去不够分。"他们都不太多,最多的百分之十五,阿弥陀佛,你百分之五十一,你是不是再分一点给他们?"接下来把念佛的时间又割了一部分,诵《普门品》,诵《药师经》,慢慢这个心就散乱了。

有的时候,我们到莲友家里的佛堂一看,"这个人信佛没入门啊"。

"师父,你怎么说我没有入门啊?我跑了四大名山,拜了多少师父",归依证拿出来一沓,拜师父多啊,都是名师。到每座山,把香袋都盖个印,到地藏王菩萨那里,幽冥大印一盖,朝五台山去盖文殊菩萨印,朝普陀山去盖观世音菩萨印,"你看,我盖了这么多!"

"你看我家的佛堂,我请了多少佛菩萨!观世音菩萨是普陀山请的,文殊菩萨是五台山请的……"有一家佛堂,我数了一下,没

有一百零八尊也有一百零七尊,看不过来。他的佛堂,说实在的, 我进去之后都不知道怎么办,各种各样的佛像,一看就是三心二 意,"三心二意"甚至都不足以形容了,很乱,心没有聚焦,没有 中心点。

前几天我也拜访了一家佛堂,佛像也不少,估计也有四十几尊,不过都是西方三圣和阿弥陀佛,也还不错。请这么多干什么? 眼花缭乱。

佛堂要简洁、庄严。在家设佛堂,要有个基本的观念,就是简洁、清净、庄严、光明。因为供设佛堂是要聚焦的,请那么多,心就分散了。主题要鲜明。

佛堂是我们修行的场所,我们的本尊就要专一。外在是内心的显现,佛台上不要乱。现在这个讲桌就很清净,就是单一。外在环境的布置和我们内心的信仰要简单、直接。阿弥陀佛说"正念直来",对着我就来了,不要那么分散,环境会影响我们的心。

所以,我们的佛堂最好是一尊阿弥陀佛,这就够了,都是一佛、一法、一净土。一个佛台,供一尊阿弥陀佛,供一盏灯、一杯水,干干净净,不要其他更多的东西,最好空空荡荡。下面只有一个拜垫,干干净净,这样人才舒服。

# (3)《弥陀要解》释"一心不乱"

下面看《弥陀要解》对"一心不乱"的解释。我们也引用了七

条文,需要分析一下。

1信因者,深信散乱称名,犹为成佛种子,况一心不乱, 安得不生净土!

引用这段文,是把"一心不乱"和"散乱称名"作对比,来显示"一心不乱"的意思。

"散乱称名",如果依文句来讲,好像是散乱心、没有禅定心, "散乱"一般是这样的理解。但这里的"散乱",不单指没有禅定的 散乱,它主要指没有信心的,这两种意涵都有。

下面引用的是《法华经》中的偈语。

《法华经》言: 若人散乱心, 入于塔庙中, 一称南无佛, 皆已成佛道。

什么叫"散乱心"呢?比如一位游客来到祥云寺,一进来就东 张西望。他看见墙上有"南无阿弥陀佛"几个字,或者是经幢上有 这几个字,他也念一声"南无阿弥陀佛",这叫作"若人散乱心,入 于塔庙中,一称南无佛",他念完就完了。像这样的众生,《法华经》 里说"皆已成佛道"。

这是指什么呢?这是他过去久远劫之前有了这个善根,后来就成佛道了,并不是说他散乱心进去,一下就"皆已成佛道"了。 当然,也是说明这句名号不可思议。这是说"散乱称名,犹为成佛种子",他那个时候念一声佛,种子就种在心里了,后来就成佛了,说明名号是个佛种,不可思议。所以,名号是佛的种子,所谓种佛种,成佛种子,这句名号不得了啊。 现在有种子公司,种庄稼都要到种子公司去买种子,有什么转基因的种子等等。有什么种子就出什么芽、结什么果。这句名号就是佛种,这不得了!所以大家不要小看,这是佛种啊!农民家里如果没有种子,来年还有收获吗?那我们要收什么样的种子?阿弥陀佛的名号,将来就成阿弥陀佛这样的佛。

这样一对比,所谓散乱心,就是心中悠悠散散,对佛法也没有信仰,不具足信愿,随便念一声佛号,这都成为成佛种子。反过来讲,具足信愿的、一心一意的,就是一心不乱,所以说"况一心不乱,安得不生净土"。那个人没有信愿,到寺院里悠悠忽忽地念一声佛,还成为成佛种子,何况一心专注,全心靠倒阿弥陀佛,信愿不疑,当然就决定往生啦。

## 我们看第二条文:

<sup>2</sup>言执持名号一心不乱者,名以召德,德不可思议,故名 号亦不可思议。名号功德不可思议,故使散称为佛种,执持 登不退也。

"言执持名号一心不乱者",这里也没有解释,就把这四个字 列出来了,那我们还是对照来看。

"散称"还是前面那个"若人散乱心,入于塔庙中,一称南无佛,皆已成佛道",就说他有意无意当中随便念了一声佛,因为名号功德不可思议,所以他就种下了佛种。

"执持登不退也",这个"执持",跟"一心不乱"是一样的意思。如果我们心专注,一心称念阿弥陀佛,一定是位登不退,决定

可以往生。这里"一心不乱",也是跟"散称"相对,你不是那么悠悠散散的,而是专注的、愿意往生的、一心专念的,这就是一心不乱,很简单。

3°唯以信愿执持名号,则一一声悉具多善根福德。散心称名,福善亦不可量,况一心不乱哉!

这个"一心不乱",也是跟前面"散心称名"相对的。如果再结合上面一句"唯以信愿执持名号",也就是说,"信愿执持名号"即是"一心不乱","一一声都具有多善根福德"。散心称名还是福善不可思量呢,也是成佛种子,何况"一心不乱"呢,何况"信愿执持名号"呢。信愿执持名号,每一声、每一声都具足了多善根福德。

这里也很明显,所谓"一心不乱",也就是前面的"信愿执持 名号"。蕅益大师在这里的解释都是比较平实、好懂,并不难。

4此经的示持名妙行,故特征释名号,欲人深信万德洪名 不可思议,一心执持,无复疑贰也。

- "此经的示持名妙行",明确地显示称名的奇妙,是优胜的修行。
- "故特征释名号",就是"何故名为阿弥陀",特别来征论名号的功德。
- "欲人深信万德洪名不可思议",目的是要让我们相信阿弥陀佛万德洪名不可思议。
- "一心执持,无复疑贰也",这里把"一心不乱"解释为"一心 执持,无复疑贰",也是很好懂的。什么叫"无复疑贰"呢?就是一

心执持佛的名号,不再有疑惑心和二心。有疑心,就是二心。

什么叫疑心?从平常办事就明显看出来,比如说这件事托人去办,我们没有怀疑,这才是一心。"他行不行啊?这个人诚信不诚信啊?他会不会在里面贪污克扣啊?"这样想,不就二心了吗?这是明显的,疑心就是二心,信心就是一心。

"一心执持,无复疑贰也",这里对比很鲜明,"疑"就是二, "信"就是一。"一心不乱",也就是"信愿坚固,无复疑贰",不再 有疑惑心,不再有两条心。念念阿弥陀佛,再念念别的法门,那不 就是疑心了吗?不就是两条心了吗?

5依"一心"说信愿行,非先后,非定三。盖无愿行不名 真信,无行信不名真愿,无信愿不名真行。今全由信愿持名, 故信愿行三,声声圆具,所以名多善根福德因缘。

"依一心说信愿行",这是把"一心"和"信愿行"结成一体来说明。"一心",有信有愿,也有行。

6一心亦二种。不论事持、理持,持至伏除烦恼,乃至见思先尽,皆事一心。不论事持、理持,持至心开见本性佛,皆理一心。事一心不为见思所乱,理一心不为二边所乱,即修慧也。不为见思乱,故感变化身佛及诸圣众现前,心不复起娑婆界中三有颠倒,往生同居、方便二种极乐世界。不为二边乱,故感受用身佛及诸圣众现前,心不复起生死、涅槃二见颠倒,往生实报、寂光二种极乐世界。

"一心亦二种",这里将"一心"解释为事一心不乱和理一心不

乱两种,这种解释是高难度的。

前面几条文基本上都是从信愿来解释的,而第六条文是讲事理一心,就是要有禅定,比一般的禅定更高、更深。

"不论事持、理持",事持、理持是持名的方法或观念,它的功效是"持至伏除烦恼,乃至见思先尽,皆事一心"。

蕅益大师把事一心、理一心判得比较高,断了见思烦恼,出三界,证大阿罗汉,属于事一心不乱。事一心不乱,并不是只有事持才这样;不论事持、理持,只要断见思惑都属于事一心不乱。这不是凡夫的境界,是大阿罗汉。

"不论事持、理持,持至心开见本性佛,皆理一心",这是破无明的大菩萨境界。

"事一心不为见思所乱",他讲的"一心不乱",如果按照事一心来解释,是不为见思烦恼所乱。

"理一心不为二边所乱",这属于修慧,理一心不乱,证悟中道实相,不落二边,这叫"不为二边所乱"。我们一般人都会落在二边。所谓"佛法无边",佛法无边就是没有边见,是走中道的。

什么叫二边呢?比如有、无,是、非,生、灭,来、去等等,这 些都属于二边。我们一般都是二边的,到理一心不乱就走中道,中 道实相。

总之,这样的解释在善导大师的理念当中是没有的。事一心不乱往生方便有余土,理一心不乱往生实报、寂光两种庄严净土。 根据善导大师解释,都是一种报土。四土是天台宗的解释。 7若执持名号,未断见思,随其或散或定,于同居土分三 辈九品;若持至事一心不乱,见思任运先落,则生方便有余 净土;若至理一心不乱,豁破无明一品,乃至四十一品,则 生实报庄严净土,亦分证常寂光土。

"若执持名号,未断见思,随其或散或定,于同居土分三辈九品", 这仍然是天台的理念:同居土,方便土,实报庄严土,常寂光土。

不过,我们要学的倒不是这里四土的分别,而是前面"执持名号,未断见思",见思惑没有破,没有断尽,还是凡夫。

"随其或散或定",没有断见思惑,或许是散乱心,或许是禅定心,这里的"散"和"定"是相对的。这两种人都没达到事一心不乱、理一心不乱,他是在事理一心之外,没有断见思的,他说往生的是凡圣同居土。

这样念佛,也有一心不乱,这个一心不乱必然是信愿一心。如果已经达到了事一心不乱、理一心不乱,当然就不谈这些了。信愿一心当中,或者有散心的,或者有定心的,那不论,散心也好,定心也好,都可以往生到同居土,这是蕅益大师的解释。所谓或散或定,他不限于禅定一心,散乱心当中有信愿,也叫信愿一心,也是可以往生。

"若持至事一心不乱,见思任运先落,则生方便有余净土",更上一步才到事一心不乱。没有说不到事一心不乱不能往生。不过是分为三个阶位:没有达到事一心不乱,只能到达凡圣同居土;达到事一心不乱,是大阿罗汉,就到方便有余土:如果"持至理一心

不乱,豁破无明一品,乃至四十一品",就往生实报庄严土;破尽 无明就到常寂光土。

我们引用这几段法语,下面做了一个比较、分析。

#### ①天台

决定一心,禅定一心。信愿一心,断证一心。

对"一心"的解释, 天台宗有两种方法: 一个叫决定一心, 一个叫禅定一心。所谓的决定一心, 就是心中打定了主意, 跟定了, 不动摇, 不改变, 也就是信愿一心。

以净土宗来讲,就是信愿,"我决定信靠阿弥陀佛,我决定愿生西方净土,决不改变",没有退转,这个心一旦归命,一归永归,一信永信,这叫决定一心不改变,这是一种解释。

第二就是禅定一心,禅定一心当然就要求功夫,再提升就到 达事一心、理一心等等。如果没有禅定一心,事一心不乱、理一心 不乱就不要谈了,这属于断证的,断烦恼,证悟果位,这样的一心 就比较难。

所以,在天台的解释当中,不完全限于禅定一心,而是两方面都有。

## ②无复疑二

信愿一心:无复疑二。依"一心"说信愿行。

在信愿一心当中,最明显的,比如说"无复疑二""依一心说信愿行",都是讲信愿一心的。"无复疑二",有疑心就是二,就不是一,就是不信,所以很明显是讲信愿一心。一心执持,无复疑二,讲的是信愿。

#### ③若定若散,同居土三辈九品

信愿一心: 若定若散,同居土三辈九品。事一心,方便土;理一心,实报土。

这条"信愿一心",也是"若定若散,同居土三辈九品",这句话说的是信愿一心。

接下来,"事一心,方便土;理一心,实报土",在达到事一心、理一心之前的"一心"是什么样的状态呢?是禅定吗?他说若定若散,可以是禅定,也可以没有禅定。所以这个"一心",只能解释为信愿一心。

我们引用这些话,不是要说明往生有四土,而是说明蕅益大师对"一心"的解释有两个路子,一般人就记住事一心不乱、理一心不乱,不知道他还有"信愿一心"。

# ④散心有二

无信心;

无定心。

所谓散心,也有两种,一种就是"若定若散",这个"散",就代

表没有禅定,跟定相对的,是散乱心,没有定心。前面那种"若人散乱心,入于塔庙中",不仅是指没有定心,也是指没有信心,就是泛尔称名,这也属于散心。所以他经常讲,"散心称名,福善亦不可量,况一心不乱哉!"

这样对照而知,所谓"一心不乱",指的不是泛尔称名、没有信愿的,而是决定一心,信愿具足的。

我们看文句,要从上下文的文义、前后文气的关系以及整体 要表达的意境来看,才能准确地理解到底说什么。

#### ⑤一心亦二

信一心:

定一心。

汉语的"一心"两个字,本来就有多种含义。平常我们说的"一心一意、全心全意",也是一心,就是要专心的意思。如果是修行当中讲"一心不乱",圣道门的观点都解释为禅定一心,经典的教证也是很足的。净土门当中就解释为信愿一心。

所以,"一心"有两种,一种是信心的一心,一种是禅定的 一心。

## 信愿一心为正

虽有二解,净土宗意,信愿一心为正,契佛本愿故,不 舍万机故,安乐易行故,正定之业故。 虽然有两种解释,净土宗之意,以"信愿一心"为正。正和旁、偏相对,哪种解释比较圆满、比较正确呢?就是以信愿来解释才符合净土的教旨。为什么呢?举了几点。

"契佛本愿故",跟阿弥陀佛的本愿相应。阿弥陀佛本愿说"至心信乐,欲生我国",就是信愿一心,决定信靠阿弥陀佛,决定愿生西方极乐世界,决定不怀疑,决定归命,就符合了佛的本愿。凡心跟佛心就成为一体。这就是信愿一心,跟阿弥陀佛本愿相应。

如果一定要禅定一心,那跟佛的本愿就不相应了——当然你有这个根机也是可以的,并不排斥,但不是说非要如此不可。因为阿弥陀佛本愿是救度十方众生的,"唯除五逆、诽谤正法",怎么可能都是禅定一心呢?更不要说事理一心了。所以,"信愿一心"跟"至心信乐、欲生我国"毫无不同。

"不舍万机故",弥陀本愿,不舍万机,净土法门,三根普被,如果一定要强调功夫达到什么程度,不起妄念,这样就不可能人人做到,绝大多数做不到。所以净土法门不舍万机,必然以"信愿一心"的解释为正。

"安乐易行故",龙树菩萨判净土法门为易行道,属于安乐门。如果一定要达到禅定一心,乃至事一心、理一心,那就不是易行道,而是难行道了,我们凡夫做不到。

"正定之业故",善导大师解释"称名"为"一心专念弥陀名号,念念不舍者,是名正定之业"。"正定之业"讲的就是一心专念,也是指信愿一心。

如果说持名功夫一定要达到如何,那就不能叫作"正定之业" 了:"正定之业,顺彼佛愿故",顺了阿弥陀佛本愿,就决定往生。

这里讲的"正定之业",跟有没有禅定毫无关系,并不是说修 行有了禅定功夫就是"正定之业"。即使有了禅定,如果不顺彼佛 愿,仍然是杂散之业。

所谓"正定之业",是就持名这个法的本身,也就是阿弥陀佛的本愿决定。不论散心还是定心,只要称念弥陀名号,都决定往生西方净土,这叫"正定之业"。它跟我们的心是散是定没有关系,只跟是不是信愿一心有关系,信愿如果不够,正定之业不能成就。

所以,"一心不乱"一定要解释为信愿一心才说得通。

引《易行品》

龙树菩萨《易行品》言:

信心清净者,华开则见佛。

这里讲的也是"信心清净"。所谓"一心",就是指清净的信心。 疑心是浊染的,就是二,分别的,信心就是一。

《往生论》讲"一心归命"

"一心归命"当然是指信愿,完全归投,完全信靠,完全依仗, 决定愿往生。一心归命我们能做到。我们唱发愿文、忏悔文都有 "一心归命"。 一心归命未必要有禅定。很多人禅定功夫很深,他没有归命。比如修禅、修观或者修其他法门,他有禅定,但是不能叫一心归命,他的一心跟这里的就不一样。这里的"一心",一定是指信愿。

#### 引《往生论注》

信心淳、一、相续, 展转相成。

《往生论注》解释"一心",就是信心淳、一、相续。"淳"是纯粹,也是一:"一"是不二:"相续",不断绝,这也是指信愿。

## 引《观经疏》

《观经疏》说"一心专念",这都是指"信愿一心"。

# (4) "一心不乱" 与"执持名号"

上面引用了这些祖师大德的开示,以及有关的论点,说明净 土宗是以"信愿一心"的解释为正,因为契佛本愿、普摄群机、安 乐易行、正定之业。

# ①执持名号是净土三经共同的宗旨

接下来我们以三部经贯通地来了解, 执持名号是三部经共同的宗旨。

善导大师在《观经疏》里说,"四十八愿唯明专念弥陀名号得生""此《经》定散文中,唯标专念弥陀名号得生",以善导大师来看,净土三部经完全是一样的,根本宗旨都一样。"如《无量寿经》四十八愿中,唯明专念弥陀名号得生";"又如《弥陀经》中,一日七日专念弥陀名号得生";"又此《经》定散文中,唯标专念名号得生",里面"专念弥陀名号得生"是一模一样的。

讲行持,"闻说阿弥陀佛,执持名号"。我们可能会觉得只讲念佛,没有讲到信愿。其实这个"专"字就是讲信愿的,之所以能够专,就是一心归命、信愿一心。

如果这三部经内容都一致,我们就三部经的经文来对比。

比如说《无量寿经》的经文,念佛是从第十八愿开显的,第 十八愿的愿文说"设我得佛,十方众生,至心信乐,欲生我国,乃 至十念","乃至十念"就是称名,善导大师解释为"上尽一形、下 至十声"地念佛。"称名"这个行持前面的心理状态,就是"至心 信乐,欲生我国",即所谓"三心":至心、信乐、欲生。

《观经》上品上生说,"发三种心即便往生"。

佛告阿难及韦提希:"上品上生者:若有众生,愿生彼 国者,发三种心,即便往生。何等为三?一者至诚心,二者深 心,三者回向发愿心。具三心者,必生彼国。"

蕅益大师说,"往生与否,全由信愿之有无",他的解释就是从 这里来的。有这三心,必生彼国。

三心也就是信愿:一者至诚心,就是真心:二者深心,善导大

师解释说,"深心者,深信之心也",三者回向发愿心。如果配合《无量寿经》第十八愿,是很吻合的:

第十八愿说"至心、信乐、欲生","至心"就是"一者至诚心", "信乐"就是"二者深心",深心解释为"机法两种深信",深信自己 是造罪凡夫,决定轮回堕落,"常没常流转"这样的众生;二者深 信阿弥陀佛四十八愿摄受,"无疑无虑,乘彼愿力,定得往生"。如 果具有这两种深信,你不就很欢喜了吗?不就信而有乐吗?堕落的 凡夫,原本决定轮回,现在决定可以成佛,所以往生很有希望,成 佛信心充满。阿弥陀佛救度罪业凡夫,必定堕落、必定轮回的人, 必定成佛!这就是深心,深深的,不动摇。三者回向发愿心,第 十八愿说"欲生我国","要回转、往生我的净土"。

所以,《观经》的"三心"和第十八愿的"三心"是一模一样的。 难道《阿弥陀经》当中没有这"三心"吗?难道《阿弥陀经》当中的 "一心"就那么难吗?

《阿弥陀经》说"闻说阿弥陀佛, 执持名号……一心不乱", 执持名号固然是念弥陀名号。在信心方面, 如果以经文的文句来看, "一心", 也就是《无量寿经》讲的"至心、信乐、欲生"的"三心", 也就是《观经》所讲的"至诚心、深心、回向发愿心"。

这样,三部经对于"执持名号"的行法和心理是完全吻合的。 我们之所以做这样的解释和比对,也是受善导大师对三部经解释 的指导,因为善导大师对三部经义理的理解都是一致的,"执持 名号"和信愿也必然是一样的,所以这里的"一心"一定要解释为 "至心信乐,欲生我国"。

《无量寿经》第十八愿的成就文:

诸有众生,闻其名号,信心欢喜,乃至一念,至心回向,

愿生彼国,即得往生,住不退转;唯除五逆、诽谤正法。

"成就文"是什么意思呢?《无量寿经》上卷说了四十八愿,每一愿成就之后,释迦牟尼佛就说明它成就之后的功德力用,这样的经文叫作"成就文"。

佛告阿难:"其有众生生彼国者,皆悉住于正定之聚。 所以者何?彼佛国中,无诸邪聚及不定聚。"

这是第十一愿的成就文。

十方恒沙诸佛如来,皆共赞叹无量寿佛,威神功德不可思议。

这是第十七愿的成就文。

第十一愿愿文:

设我得佛,国中天人不住定聚、必至灭度者,不取 正觉。

"我如果成佛了,国中的众生、天人,如果不住于正定聚、必至灭度的话,那我不成佛"。"其有众生生彼国者,皆悉住于正定之聚",这就是十一愿的成就文,都住于正定之聚。

第十七愿愿文:

设我得佛,十方世界无量诸佛不悉咨嗟称我名者,不取 正觉。 "我若成佛的话,十方世界所有的佛,都要称赞我的名号,如果不这样,我就不成佛"。十七愿成就文,"十方恒沙诸佛如来,皆共赞叹无量寿佛威神功德不可思议",这不是刚好吻合吗?

诸有众生,闻其名号,信心欢喜,乃至一念,至心回向, 愿生彼国,即得往生,住不退转:唯除五逆、诽谤正法。

这是第十八愿的成就文。不仅它是第十八愿的成就文,其实《阿弥陀经》"往生正因"一段也是第十八愿的成就文。第十八愿的成就文不仅说在这一处,只要是讲到称名往生的地方,一定都是第十八愿成就之后的状态。

所以,《阿弥陀经》"往生正因"这段经文,和《无量寿经》里的第十八愿成就文,都是讲往生正因,十八愿的成就是往生正因。因为第十八愿说"若不生者,不取正觉",往生正因,但在第十八愿。这两段经文要配在一起看。

《阿弥陀经》说,"善男子、善女人,闻说阿弥陀佛,执持名号,若一日,若二日"等等,这里的"诸有众生",也就是《阿弥陀经》所讲的"善男子、善女人"。"诸有众生",不限于善人,也包括恶人。"诸有"是二十五有,也就是六道轮回的一切众生,善导大师解释为"若佛在世,若佛灭后,一切造罪凡夫","诸有众生"涵盖很广泛。

《阿弥陀经》说"闻说阿弥陀佛",这里说"闻其名号",是一样的。

《阿弥陀经》说"执持名号, 若一日……若七日, 一心不乱",

这里说"信心欢喜,乃至一念",所谓"乃至一念",在第十八愿愿 文当中是"乃至十念",在《阿弥陀经》当中就是"若一日······若七 日"。《阿弥陀经》的"一心不乱",就和这里的"信心欢喜"相对, 为什么会"一心不乱"?因为"信心欢喜",这两个解释是吻合的。

我们把十八愿的愿文和《阿弥陀经》的经文比对来看就知道, 所谓"一心不乱",就是这里"信心欢喜"的意思。

下面说"即得往生,住不退转",《阿弥陀经》说"其人临命终时,阿弥陀佛与诸圣众现在其前",就到临终接引往生了。

这都是以经解经。我们解释佛的经典,不能自己随便解释,以 经解经是个基本原则。以经解经,不是拿圣道门的经典来解释,是 要用净土门的经典来解释,净土解释净土才纯粹,才相应。尤其是 往生极乐,一定要以阿弥陀佛的誓愿作为根本标准。因为往生极 乐毕竟是阿弥陀佛说了算,阿弥陀佛成就的极乐世界,成就往生 极乐的方法,你怎么往生,得看阿弥陀佛的誓愿怎么说。

这不是很简单的道理吗?我到你家去,我要给你打电话,你说怎么走就怎么走。我到张三家去,给李四打电话,这就拐弯了,即使李四讲得正确,也还是拐弯了,更不能先跑到李四家,再转到张三家。

我们求生西方极乐世界,单看阿弥陀佛是怎么发愿的。所以, 正依经典是非常重要的,法义的传承也特别重要。所谓正依经典, 就是专门依据净土三部经。

有人学习净土法门,搬出《金刚经》或别的经典,那都不相

关,不是净土正依经典,专业不对口。比如《楞严经》中"四种清净明诲","淫心不除,尘不可出",杀、盗、淫、妄如果不除的话,你想解脱就没门。讲得对不对呢?当然对,佛金口讲的能不对吗?但是把它拿来作净土门的解释,就大错特错,彻底错误。因为那不是讲净土的教法,不是针对净土的根机。如果把那个拿来说净土,说明你根本就不懂什么叫正依经典,它不是净土宗所依据的经典。

再比如,《金刚经》里讲"若以色见我,以音声求我,是人行邪道,不能见如来",如果以音声求佛,以色见佛,观察佛的色身庄严,就是行邪道,不能见如来,这是邪道。如果拿这个作标准来看《观经》,那《观经》不是邪道了吗?《观经》就是观阿弥陀佛的色相庄严。《观经》里说,"作是观者,名为正观",如果不这样观,"名为邪观"。

这里说那个邪,那里说这个邪,为什么?

因为《金刚经》是般若系的经典,它是讲空性的,是要破我执的,所以它说,执著于相属于行邪道;可是《观经》是指方立相的,针对的是修净土法门的凡夫,不是要你证悟般若空性,是要你有所执著,然后指方立相,依你凡夫的分别念、分别心,然后转为正念阿弥陀佛的相好庄严、无量功德,如果你这样观,就属于正观,不这样观反而属于邪观。

如果在净土法门里面讲证悟空性等等,那就邪了,不对了。正 依经典不一样,宗旨和修行方法不一样,不要搞错。

就像一座城有四个门,你站在东门对门外的众生说:你往西 边走,一直走进来,进城门就可以了。如果站在西门,就不能这样 讲了,就要喊人往东走,才能进城门。

站在圣道门修行的立场上,一定要说"若以色见我,以音声求我,是人行邪道,不能见如来";如果以《观经》指方立相的事相观来说,那一定要这样观才是正观,不这样观就属于邪观。

这两部经都是佛讲的,我们不可以把经和经拿来打仗,法门不同,宗旨不同,修行方法不同。如果把《楞严经》的"四种清净明诲"拿来说,"你虽然念佛,没有断掉杀盗淫妄,怎么能解脱生死轮回?"这样说就完全错了。

以经解经,一定要以净土的经典解释净土。对《阿弥陀经》"往 生正因"这一段,就不能引用圣道门的观念和经典,要引用净土门 《无量寿经》阿弥陀佛第十八愿的义理,跟它的经文互相对照,才 非常明了,才是天经地义的。

就像中国人学孔老夫子的《论语》,你要解释《论语》,却跑到 大英图书馆,找一些莎士比亚的书来解释,能解释得通吗?肯定要 拿中国的古书来解释,只有中国的古典才能配得上。

从祖师的传承来讲,我们要依据净土宗的祖师,所以前面我们详细说明了正依经典和相承法脉的重要性,不然到后面就会"打仗"。有人说"你看,这也是佛经讲的,你怎么这样说呢?邪师说法如恒河沙",他自己还不知道怎么回事,就判正邪了。

关于"一心不乱",我们引用了善导大师的解释、《弥陀要解》

的解释,又根据净土三部经,《无量寿经》第十八愿的"至心信乐,欲生我国",《观经》的"至诚心、深心、回向发愿心",说明"一心"就是信愿,教证、理证非常清楚明了。

### ②互显

经文"执持名号"与"一心不乱"互显,意为: 执持名号,应当一心不乱;一心不乱,才是执持名号。

以经文的上下次第关系来看,"一心不乱"和"执持名号",经文是互显的。什么叫"互显"呢?就是互相之间来显明它们的内涵。也就是说,"执持名号"应当"一心不乱","一心不乱"才是"执持名号"。"执持名号"当中,已经含有"一心不乱",不然就不能叫"执持名号"。

唐译《阿弥陀经》言:

系念不乱。

唐译《阿弥陀经》说"系念不乱",把两句捏在一起。"执持名号"就译为两个字——"系念","一心不乱"翻译为两个字——"不乱",捏在一起变成一句话——"系念不乱"。很明显地说明,"执持名号"和"一心不乱"的关系是非常紧密的,并不是说一定要达到怎样的功夫,而是说"执持名号"的当下就属于"一心不乱",不然就没有资格叫作"执持名号"。

智圆法师言:

信力故执受在心,念力故任持不忘。

智圆法师解释为"执"和"持",执持和信愿密切相关,有信心才叫"执受在心"。信心如手,不能入宝山空手而归。我们修学佛法,如果读了佛的经典,听到善知识的解释,你不相信,那等于入宝山空手而归,信心的手没有接到宝贝。告诉你阿弥陀佛名号救度,只要念佛一定往生,你不相信,那你真的是入宝山空手而归。所以,信就是执受,用手来执持、领受。

"念力故",就是念念相续,"任持不忘",抓住不放就是信,持续到底,就是"执持"。

#### 《易行品》言:

若人欲疾至,不退转地者;应以恭敬心,执持称名号。

一心者, 恭敬心, 两种深信。"谦敬闻奉行"。

"执持称名号"就是执持名号。"执持称名号"前面是"以恭敬心",总是以"心"来执持名号。"闻说阿弥陀佛,执持名号"也是一个心,就是"一心不乱"这个心来执持名号。

"一心"就是恭敬心,也就是两种深信,也就是《大经》所讲的"谦敬闻奉行"。《阿弥陀经》里说"一心不乱",龙树菩萨解释为"恭敬心","应以恭敬心,执持称名号",也很简单,"一心"就是"恭敬心"。所谓"恭敬心",《无量寿经》说"谦敬闻奉行",你具有两种深信,才是对佛真正恭敬,了解自己是罪恶凡夫,你才能谦卑下来,知道弥陀一定救度,你才发起大的归投,这叫恭敬、谦敬。有谦有敬,听到弥陀救度的法门,你就能够依教奉行。

我们要依准阿弥陀佛的誓愿,阿弥陀佛说"你要念我名号,你

要信心执持、一心不乱",那我们依教奉行就对了。你在那里做功夫,要不起妄念,阿弥陀佛都急得浑身冒汗——不是这样理解的,要"愿解如来真实义"。

### 《弥陀要解》言:

此经的示持名妙行,故特征释名号,欲人深信万德洪名 不可思议,一心执持,无复疑贰也。

无疑,信,不动乱;无二,专,不杂乱。

"无疑"就是信,就是不动乱。"无二"就是专,不杂乱。这和善导大师讲的"教念弥陀专复专"是一样的。

## ③抓住不放,相续不间断

"执"是抓住不放松,"持"是相续不间断。譬如在黑暗中走险路,拿一支火把照明,必然会小心翼翼,一心一意地把这支火把拿好,直到目的地,不可能马马虎虎,更不可能半路上就随随便便把它扔了。这一路拿着火把,就是一心不乱。

"执"就是抓住不放松,"持"就是相续不间断,这是字面的解释。净土法门就是执著的,但不是让我们执著五欲,而是让我们执 持名号。

打个比喻,就像有人在黑暗中走路,端个小油灯,那你端这个灯的时候,肯定很谨慎、很小心,那就叫执持,就是一心不乱,很专心的。

想象一下,如果你走在一个山脊上,两边都是悬崖,给你一个火把,你稍微不留神,就掉到悬崖下面去了,你敢三心二意吗?你一定很谨慎,打着火把,仔细看,仔细走。

这是一个比喻,以这样的心拿着火把,就是一心不乱,这就是 执持,和一心不乱不是一样的吗?在你打着火把的时候,你是什么 样的心呢?是一心不乱的;你一心不乱干什么?是执持火把,一心 用火把照亮险道。就是说,你的行为和你的心是完全一致的。

我们在三界轮回的险途当中,得到了六字名号的光明火炬,要不要拿好呢?有的人胆子太大了,一会儿看看这个经,一会儿看 看那个经,东溜西溜,还说等到要死的时候再念佛。

就好像在漆黑的悬崖顶上,随时会掉下去摔死,你还敢把火把熄掉一会儿,甚至还稀里糊涂的,脚下都不仔细看。

在三界当中,我们要紧紧地抓住六字名号的光明火炬,绝不 放松,绝不改变,一路走,一路照,就能破无明黑暗。如果不这样, 就是三心二意,太不了解环境的危险和恶劣。

"执持名号"也是如此。名号如火把,信心如手,心信口称如同以手执持。《观经疏》说"常以净信心手,以持智慧之辉"。要通过三界六道的黑暗险道,我们只有完全靠定这句无量光名号的智慧火炬,从生到死,一路执持,一心一意,毫无二志,丝毫也不敢舍此去学与我们根机不相应的法门:这样才是执持名号,这样就是一心不乱。

反之,心不执持,心有旁骛,三心二意,就不是一心;

念不相续, 念有间断, 念有疑杂, 就是乱, 不是不乱。

执持名号也是一样,不能随随便便,像走险路,如果随随便便 把火把扔掉,你就没有活路了。有人念佛,随随便便就不念了,改 了别的法门,这就像手中的火把熄掉了,根本找不到方向。只要火 把在,你就有可能找到出路,那你能把它熄掉吗?

在三界轮回当中,有人念名号,念一念就不念了,就开始学南传、学密宗,八宗并弘,把名号丢到旁边,好像他本事大得很。

我们要把六字名号随时带在身边,不能丢掉。名号就如同火 把,信心就如同手,心信口称,就如同在执持。

《观经疏》说"常以净信心手,以持智慧之辉"。这是善导大师解释"观",以"净信"这个心作为手,"持智慧之辉",就是称念六字名号,持阿弥陀佛无量光明的名号。

要通过三界六道的黑暗险道,我们只有完全靠定这句无量光明的智慧火炬,从生到死,若一日,若二日,若三日,若四日,若五日,若六日,若七日,若八日,若九日,若十日,若一年,若两年,从生到死,一路执持,一心一意,毫无二心,一直到临命终时,阿弥陀佛放大光明前来接引。没到净土之前,丝毫也不敢舍掉这句六字名号,去学与我们根机不相应的法门。

这样的心情就是"执持名号",就是"一心不乱"。这很容易的, 我们在座很多人都是这样。

反过来讲,你不执持,心有旁骛,三心二意,吊儿郎当,不认真,"哎,我能往生也行",接下来"不往生就算了",这能叫"一心"

吗?这就不叫"一心"了,念一念佛不念了,那不能叫"一心"。"可以往生,也可以不往生,求人天福报",这都不叫"一心"。

所谓"一心不乱",就是决定求生,决定信靠阿弥陀佛。念不相续、念有间断、念有疑杂,都属于乱,不是不乱。

# (5) 误解"一心不乱"之过失

若执定"一心不乱"为禅定一心、不起妄念,认为非此 不能往生,有诸多过失。

前面都是从正面来解释,反过来,如果把"一心不乱"误解了,执定"一心不乱"为禅定一心、不起妄念,一定要这么理解,而且认为达不到这个程度就不能往生,有的人就这么讲,"你看你没达到一心不乱,怎么能往生?"他也知道现在达到一心不乱的很少,怎么办呢?就像东西卖不出去,只好降价,怎么降价呢?"达不到一心不乱,至少要功夫成片"。功夫成片也卖不出去,也没有几个能功夫成片的,又降价了,"你不能功夫成片,至少要功夫成串"。功夫成串也没有几个,"功夫不能成串,也要功夫成线",串变成线了。你还不如干脆彻底一点,乘阿弥陀佛本愿,送给他算了。

极乐世界本来就是阿弥陀佛白送的,你拿来卖——不要卖了, 一把送给人家算了。只要念佛,一心归命,决定往生,通通白送。 误解"一心不乱"有什么过失呢?列了七点。

### ①有世尊与弥陀矛盾之失

第一,有世尊与弥陀矛盾之失。因为阿弥陀佛的念佛往 生本愿很容易,众生只要"乃至十念"(上尽一形,下至十声) 念佛;但世尊却说要达到息心凝想。

首先有世尊与弥陀矛盾之失。世尊就是释迦牟尼佛。为什么说矛盾呢?因为阿弥陀佛的念佛往生本愿很容易,说"乃至十念"——"上尽一形,下至十声",没有要求禅定、不起妄想杂念。只要"乃至十念","上尽一形,下至十声"念佛,"如果你不往生,我负责",这不是很容易吗?可是如果"一心不乱"解释为禅定的话,等于是释迦牟尼佛在这里说要达到息心凝想,这不是矛盾了吗?一个说很容易,一个说很难。不可能啊,佛佛道同,不可能讲很难。所以,释迦牟尼佛讲《阿弥陀经》,一定跟阿弥陀佛的第十八愿是一样的,这是对第十八愿成就的解释,怎么可能不一样呢?

## ②有世尊背离弥陀,另开往生极乐条件之失

第二,有世尊背离弥陀,另开往生极乐条件之失。弥陀本愿无禅定息心之要求。

有了第一个过失,就有第二个过失:有释迦牟尼佛背离弥陀, 另开往生极乐条件这样的一个过失。因为往生极乐世界是阿弥陀 佛说了算,他说没有条件,无条件救度。结果释迦牟尼佛说:"阿 弥陀佛说没有条件,但在娑婆世界我为老大。"当然这是讲笑话了,就好像说他自己开个条件,"你要达到一心不乱"。这不是释迦牟尼佛开出来的,是不能理解释迦牟尼佛经义的人自己开的。弥陀本愿本来没有禅定息心的要求,那你要这样,不是另外开了条件吗?

### ③有世尊自说相违之失

第三,有世尊自说相违之失。同为世尊所说,《大经》说上中下三种根机的人,只要一向专念,通通往生;《观经》说下下品的人临终苦逼,精神惶恐,十声念佛,即得往生,都很容易。本经却说要如何的禅定一心,岂非矛盾?

"有世尊自说相违之失",释迦牟尼佛自己跟自己讲的话相违 背。比如释迦牟尼佛在《大经》中说,上中下三种根机的人,只要 一向专念,通通往生,三辈往生文讲得很容易;《观经》下辈三品 众生,特别是下下品,临终众苦逼迫,精神惶恐,"教令念佛,彼人 苦逼,不遑念佛",这样的众生,十声念佛就能往生。不论《大经》 还是《观经》,讲得都很容易。可是在《阿弥陀经》里面,却要达到 事一心不乱、理一心不乱,禅定一心,不起妄想杂念,这么难,那 三部经不是矛盾了吗?

## ④有世尊说法不契机之失

第四,有世尊说法不契机之失。本经为五浊恶世凡夫所

说,若难行而无人可行,岂非法不对机。

有释迦牟尼佛讲法不契合众生根机之失。佛讲法怎么能不契 机呢?

《阿弥陀经》是对哪些众生讲的?是对五浊恶世众生"说此难信之法"。释迦牟尼佛太了解我们的根机了,所以他不说"难行"之法,他说"难信"之法。"行",一点不难,如果要求我们一定要达到禅定一心,不起妄念,事一心、理一心,那不就是难行之法了吗?行不难,就是执持名号。而信就比较难,不太容易相信。为什么难信?难到什么程度?难到你不敢相信。造业凡夫,屠沽下类,一声称名,决定往生,不论怎样的恶人,称名都往生,你就不敢相信,这叫"难信之法"。

所以,如果说一定要达到禅定、不起妄念,就有过失了。

本经是为五浊恶世凡夫所说,如果是难行道,无人可行,岂非 法不对机?既然是对五浊恶世凡夫所说的经典,一定是五浊恶世 凡夫能够做得来的。解释得那么高,没一个人做得到,那怎么可 能?所以,一定要解释为信愿,这样都可以做得到。

有人说"信愿我也信不来",信不来是你不愿意信,不是功夫的问题。叫你信,你不信,那有什么办法呢?有人对你说:"阿弥陀佛要救你,你相信吧!"你说:"我信不来,我不信。"你信了不就信得来了吗?你不信就信不来。

好比问路一样,你问我路,"到同江祥云寺怎么走?"我说:"往 前直走五百米,左拐就到了。"你说:"我信不来。"我讲话你不相 信就信不来,你信了不就信来了吗?我告诉你路,你去就行了。

阿弥陀佛说:"你念我的名号一定往生!"你相信就行了。为什么不相信呢?宿善不够。

### ⑤有龙树教判错误之失

第五,有龙树教判错误之失。龙树菩萨判净土法门为下 劣根机可行之"易行道、安乐门",而事理一心、禅定息想自 非下机可行。

龙树菩萨判净土法门为下劣根机可行的"易行道、安乐门", 如果解释为事理一心、禅定息想,就不是下机堪行的,那龙树菩萨 错了吗?龙树菩萨不会错,是我们错了。

# ⑥有与现见事实相违之失

第六,有与现见事实相违之失。古今见闻,众多念佛 人,虽非禅定凝心,但只一向专念不怀疑,皆得殊胜往生。

就是说,如果"一心不乱"一定解释为禅定一心、事理一心, 而且认为达不到这样的程度就不能往生,那和我们现前所见到的 往生实例是相违背的。

"古今见闻,众多念佛人",古往今来,我们所见、所听到的一 些念佛往生实例。

"虽非禅定凝心,但只一向专念不怀疑,皆得殊胜往生",即使 没有怎样的禅定、凝定心念,但只要一向专念,都往生得很好。 如果参加过助念,有经验,或者出家比较久、学佛时间比较长,往往会见到、听到这样的往生案例。我们回头想一想,他们都达到功夫很深的境界了吗?他们一定有禅定了吗?或者一定有克服妄念不散乱吗?其实他们都跟我们是一样的平常凡夫,他们为什么能走得好?就是因为一向专念。

有一本《盲眼老人预知时至》,这本小册子大家可以好好看看,其中我也写了很长的一段按语,主要说明她为什么有这样殊胜的往生。她是一个盲眼老太,六十多岁眼睛就全瞎了,脾气也很不好,经常说她女儿对她不好,大女儿、二女儿都不敢去看她了。没有办法出门,就只好一个人在家里念佛。还不错,走得特别殊胜。这一段案例要好好看。她这么殊胜,原因在哪里?不是因为她有禅定,也不是因为她有多高的修行,她不识字,只会老实念这句佛号。

今天我讲几个案例。

## 案例1: 诸虫念佛往生

第一件案例引自《大乘庄严宝王经》,这段案例是经中所说的。不过在讲这之前,我们先想象净土三部经当中的《观经》,《观经》下辈三品往生,大家回去再好好看看经文以及善导大师的解释。这三品往生人,他们是一生造恶,没有遇到佛法,临终才遇到南无阿弥陀佛,有人告诉他"有个西方极乐世界,有一尊阿弥陀佛,你造罪这么重,临终地狱鬼卒来抓你了,很痛苦。这尊佛大

慈大悲,只要念他的名号就可以去往生"。他担心着呢,听说有这么好的地方,那时候已经没有办法了,有根救命稻草都要抓起来,那就念了。念了一声,念了三声,念了十声,当下往生西方极乐世界。

你说他有禅定一心吗?地狱众火已经烧到脚板底了,哪里有禅定啊?"彼人苦逼,不遑念佛",内心一片慌乱。在这种万分危急的情况下,苦苦求救,念了一声、三声、五声、十声就往生,所以这个法门是不可思议的,无法想象。在这种情况下,哪里有什么禅定,有什么很深的功夫?行了多少善事、有多大智慧,通通谈不上。一生造恶,没有到寺院点过一支香,没有去拜过一次佛,没有做过一次功德,无恶不作,无作不恶,只是念了一声、十声佛号,就往生西方极乐世界。很多人不敢相信,"一辈子干坏事,临终念几句就往生了?"佛法的境界不是我们可以想象的。

这里讲个故事。

观自在菩萨摩诃萨出师子国,而往波罗奈大城秽恶之处,彼有无数百千万类虫蛆之属依止而住。观自在菩萨为欲救度彼有情故,遂现蜂形而往。于彼口中出声作如是云:"南无佛陀耶。"彼诸虫类随其所闻,而皆称念亦复如是。由斯力故,彼类有情所执身见,虽如山峰及诸随惑,金刚智杵一切破坏,便得往生极乐世界,皆为菩萨同名妙香口。于是救度彼有情已,出波罗奈大城而往摩伽陀国。

"观自在菩萨摩诃萨出师子国", 佛经里讲的师子国就是现在

的斯里兰卡,旧称锡兰。

"而往波罗奈大城秽恶之处",这是一个很大的城市,城中秽恶之处是什么地方呢?大概是垃圾场,很脏的地方。

"彼有无数百千万类虫蛆之属依止而住",这个秽恶之处有数百千万种的昆虫、蛆、苍蝇,这些东西在那里住着——依止,他们把那里当乐园。其实我们娑婆世界也是秽恶之处,秽土,有无量百千万亿小众生在这里依止而住。

"观自在菩萨为欲救度彼有情故",观世音菩萨为了救度这些百千万亿的虫蛆,它们是有情众生,观世音菩萨有三十二应,可以变化自在。

"遂现蜂形而往",去那里。当然这是菩萨现的蜂,不是一般的蜂了,它会念佛。

"于彼口中出声",这个蜂子不是嗡嗡叫,它可以出一种声音, 念什么呢?

"作如是云:'南无佛陀耶'",就是归依佛,"南无佛陀耶,南 无佛陀耶"。"佛陀耶"是印度话的翻译,没有节略。但这里没有说 是哪一尊佛,如果看后面,应该是阿弥陀佛。

"彼诸虫类,随其所闻,而皆称念亦复如是",虫和虫之间也是有语言沟通的,只是我们听不懂。菩萨可以用它们的语言,所以它们都听得懂。这些虫子随它听到的,也都这样念,"南无佛陀耶,南无佛陀耶·····"。

"由斯力故",它们有什么修行?就这样子,由这样称念佛名号

的缘故。

"彼类有情",这些虫子、蛆、苍蝇。

"所执身见虽如山峰及诸随惑","身见"就是执著这个身体是我,这是佛法讲的众生五种根本邪见之一,这是最粗浅的。"这是'我',你不能得罪'我'",把这个身体当作是"我",这叫"身见"。凡人不都这样想吗?这个身见有多大呢?像高山一样,难以倾动它,这是执著。

身体地水风火所组成,按佛法说"四大皆空",或者说五蕴, 色受想行识,"五蕴非我",按佛法讲都是无我的。可是我们执著 有我,执著身见,由身见而起,一切烦恼就来了,"这是我的,你 们不能侵犯"。好坏苦乐,"及诸随惑",随着身见而来的一切的迷 惑都产生了,这些是烦恼恶业的根本。

虽然有这些烦恼恶业,"金刚智杵一切破坏"。"金刚智杵"是什么呢?就是念"南无佛陀耶"。"南无佛陀耶"这个佛陀的名号像金刚。金刚是这个世界上最坚利的,能够摧毁一切,不被一切所摧毁;"智"是智慧,这个智慧非常有力,就像金刚一样,能破坏一切,不被一切所破坏,这称为"金刚智"。这句佛陀的名号就像金刚的智慧一样。"杵"是一种武器,韦陀菩萨拿的叫"宝杵"。所以称念这句佛陀的名号,就像金刚智杵。

佛陀名号的力量非常强胜,非常坚固,非常有智慧。金刚智杵 是破坏一切障碍的,所以"一切破坏",所有的身见、随业烦恼,称 念佛陀名号,金刚智杵就把它们打碎了。 "便得往生极乐世界,皆为菩萨",这些虫子都往生西方极乐世界,到极乐世界都是菩萨。

"同名妙香口",他们的名号都是一个,叫"妙香口"。

我们是不是妙香口啊?念佛才是妙香口。如果不念佛,就是臭口,很粗劣,讲些无用的话,绮语、恶口、两舌,这个不好,不是妙香口。

所以听到"妙香口"三个字,那也很好啊,以后大家可以互相喊"妙香口菩萨",你念佛就是妙香口菩萨。《大势至菩萨念佛圆通章》说"如染香人,身有香气"。为什么称为"妙香口"呢?就是当你念佛的时候,你口中就飘出了功德的香味。佛的名号念在心中、口中,这个声音出来就是妙香口,这句名号是无量功德宝香的集聚。所以,我们在佛前点香,更要想到在我们心中,把念佛这根香点起来,你这样念出的佛号都是妙香飘逸,可以遍熏十方法界,十方法界的佛菩萨都闻到了。

"于是救度彼有情已,出波罗奈大城而往摩伽陀国",观世音菩萨把这些有缘众生救度完了,又换另外一个地方去度众生了。

举这个例子要说明什么呢?你说这些虫,它们有禅定一心吗? 根本谈不上。它们就这样随口称念,就往生了,这样的例子在经中记载很多。有一则阿弥陀鱼的故事,我想大家也听过了,不再讲了。

还有西域国的高僧洗手念诵《华严经》,因为诵《华严经》之 前要洗手, 把手洗干净来诵经, 洗手盆里的水倒下去了, 结果就有

天人下来,放着光明来供养这些高僧。

- "你们怎么来了?"
- "我们是从天上看见高僧们在这里诵经,感念你们救度我们的 恩德,就来供养、报恩。"
  - "怎么会有救度的恩德呢?"
- "你不知道,你们诵《华严经》洗手,把洗手水倒到地上,我们就是那些被水淹死的小虫;由这个功德的关系,我们生天,做天人了。"

天人都有神通,一回忆,"我怎么生天了?"一看,"哦,原来 是被高僧洗手水淹死了,那下去感谢",就跑来了。

你说可思议吗?有人觉得这是吹牛吧?佛法就是不可思议。

五台山上很多地方都挂着经幡、经幢,上面印有很多经文,或者挂着小铃铛。经中说,风吹过旗幡经文,吹到哪里,哪里的虫子、鸟都结了佛的法缘,将来都解脱生死轮回,缘分具足的当下就可以往生。有人说:"这也太容易了吧?"这就看你有没有信心。这句名号本身不可思议,你听到,这叫佛种,当下就被熏染。名号本身就是佛的光明,佛光照耀,自然就往生极乐。

## 案例2: 九十六头牛一并超生

我们讲第二个例子,这个例子记载在近代所编的《净土圣贤录》当中。

四川的刘净密,家中的女佣人姓聂,一般喊她"聂嫂",这个

聂嫂也是四川人。她出嫁以后经常被鬼怪捉弄,每年要发作好几次,每次发作的时候,就神经兮兮、颠颠倒倒,人事不知,痛苦不堪,犯精神病。

1932年,她忽然生了大病,通身起了红斑,痛痒万分,无法忍受。她痛得没办法,要寻死,跑出去跳河,被人拦住了,拉回家来。但是拉回家也好不了,像疯了一样,力量特别大,在那里蹦啊跳啊,还唱歌。唱什么歌呢?唱宰牛杀牛的那种歌,很悲惨,有声有调,喧闹不休,全家上上下下都不得安宁。

刘净密就问她,"哎,你怎么回事啊?"

问的时候她就说话了,她说:"老爷宽宏大量,我们不是聂氏。"这是一个大庄园嘛,她喊刘净密"老爷"。她说"我们",看来不是一个,那"我们"是谁呢?

"我们是她远世以前,在万县做屠夫时所杀的牛,一共有 九十六头。"

她前生在万县,万县也在四川,她那个时候做屠夫,杀牛,一 共杀了九十六头。

"现今来此向她索取性命。"她杀了它们,它们来找她报仇,所以索她的命,折腾她,让她去跳河。

刘净密是一个学佛的居士,就开导它们说,"你们真是太糊涂!"首先呵斥它们。"实在是由于你们先杀她,然后变成牛被她杀。"因果报应,互相轮回,"你们真糊涂啊,是你们自己先杀过人家了,然后再变成牛来被她杀的"。

"如果不是这样的话,怎么那么巧,她就杀你们九十六条命呢?你们只记得她杀过你们,早已忘记你们杀过她了,所以辗转寻仇。你们这辈子杀了她,下辈子她还要杀你们,这样你杀我,我杀你,冤冤相报,一生又一世,什么时候能了啊?"

这些牛一听,悔悟了,觉得有道理,就说:"若是这样,我们实 在错了。"它们还能接受因果、相信因果。

"但是我们脖子上还鲜血淋漓,痛苦还没有停止",这些牛死的时候,恐怖的景象会深深地落在八识田中。如果是跳崖死的,或者是上吊死的,或者投水死的,凶死横死的,临死的状况会在神识当中不断地显现,非常痛苦。跳崖很恐怖,又不能投胎,永远在重复那种跳崖的恐怖。

这些牛不得好死,被人杀,死了之后老是记得这个场景,也不能去投胎,老是脖子上鲜血淋漓,痛苦不止。所以,想到痛苦的来源,它们就记得"哦,就是她杀了我们",这样它们就找到她来报复,生起报复之心。

所以,即使不信佛,临终要得善终才是好的福报。如果死得很 痛苦,总是在那里纠缠。

它们说:"我们有心里障碍,那怎么办呢?"

刘净密说:"这个不难化解。我有办法。"

有什么办法?叫佣人去拿半杯水来,还念了三遍甘露咒,叫她喝下去。甘露咒也叫甘露真言,这杯水通过咒力加持,就变成了甘露,甘露是不死药,清甜可口,很美味的。

但是, 聂氏被九十六头牛附体, 牛就讲话了, 说她的手没法弯曲。手还是五个指头, 但是拿杯没法拿, 为什么呢? 因为她一旦被牛的神识附体之后, 身体虽然是人形, 但她的动作、认识和牛一样。

她说:"你叫我拿杯子,我拿不了,我是蹄子没法拿。"就叫一个仆人给她灌下去。

哎,才喝下去,这些牛就高兴起来了,"哎呀,真的,这水好好喝,很神妙,味道好得很"。然后把喉咙摸一摸,"嗯,已经好了,鲜血也不淌了,伤口也好了"。然后她把手摸摸,一看,"哎呀",她说,"蹄子也没有了,变成手了";然后头上再摸一摸,"角也没有了!"这下她高兴了。

她往天上看一看,"我跟你们说,你们以后再叫我牛王菩萨,我可不容你们!"喝了这杯甘露水,再也不被众牛附体了,高兴啊。

刘净密也是学净土的,就跟它们说轮回的痛苦。之所以这样 冤冤相报,是因为没往生极乐世界,没解脱轮回,在三界里面非 常痛苦。这样不是办法,要想办法解脱。有个世界叫极乐世界,那 里非常清净、庄严、安乐,非常好,安稳自在。到那里去,不老,不 病,不死,不苦,超越生死轮回,寿命无量无边、无量光明,像佛 一样慈悲,像观世音菩萨一样神通广大,一切自在无碍,永享常乐 我净、大涅槃境界,永远脱离三界轮回的苦恼。

讲完后就问它们说:"你们愿意去这样的地方吗?"

这些牛也不呆,还是有智慧的,回答:"哎呀,像你这样讲的话,那怎么不愿意呢?这么好的地方当然愿意啊。可是我们罪业深重,怎么能去得了呢?"

刘净密就跟它们说:"那没关系,你们如果能够发愿念佛,愿 意到极乐世界,我就请阿弥陀佛来接你们,好不好?"

"那就太好了!"这些牛高兴了,用手一举,"好是非常好,不过我们长久以来在饿鬼道里都没有吃的,很饥饿,愿你赐一些吃的东西给我们,先吃饱了再说。现在饿得难过啊。"

刘净密说:"那好办。"

他就拿了一个杯子,干干净净的,里面装点水、装点饭,再念上七遍变食真言,把它洒在竹林当中。

过了一会儿,这些牛就和他讲了,"哎呀",抹抹嘴巴,"我们都吃得大饱,很高兴,回来感谢。"

这个时候,刘净密就在后窗的空地上点燃香烛,在那里念阿弥陀佛,恭请阿弥陀佛降临;又在那里念《往生咒》《心经》《大悲咒》,请佛菩萨,念佛菩萨名号。

念着念着,这些牛就讲话了,"快看快看,阿弥陀佛一请就到, 高立于窗外"。高有多少呢?"一丈六尺高, 金色身"。

这些牛高兴坏了,"诸位,快收拾收拾,我们好随佛去也",这 么快啊。

刘净密的妻子叫汪志西,在房间听到牛讲话,就问:"哎,你们见到净土了吗?"

这些牛答道:"见到了。"

汪志西问:"我还没有见到呢,你们见的净土是什么样的?" 这些牛就跟她讲,极乐世界黄金为地,七宝池八功德水。牛也 没有诵过经啊,讲得跟经典都一样,很符合。

它们临走的时候,还至诚地感谢,说:"此番盛意,令我们多世的沉冤一朝冰释。非常感谢刘大老爷这一番救度,不然我们跟聂氏生生世世互相报复,还不知道怎么样了。我们互相之间的恩怨一朝化解,非常感恩。我们扰乱她多年,让她时常受苦。"现在慈悲起来了,讲的话很体贴,很温和,不像一开始那样凶狠。

"如今我们仰仗阿弥陀佛迎接,往生西方净土。聂氏她这个人,还希望老爷、太太慈悲,劝她念佛,同生西方"——发了菩提心了。

"他日老爷、太太往生西方净土时,我们一定随佛来迎接", 为了感谢老爷、太太的恩德,它们这九十六头牛一定会来,一道 迎接。

"而把今日念佛功德奉还自受","我们感谢你,把这个功德再给你"。说完之后寂静下来,随阿弥陀佛走了。

聂氏就不闹了,过一会儿打个哈欠醒了。醒了以后刘净密就问她,"你刚才怎么回事?"

聂氏就说:"刚才我恍恍惚惚,如同睡梦当中,到了西街上。 突然有一大群牛恶狠狠地向我冲来,脖子上都流着血,用蹄子踹 我,用角叉我,要我的命。我非常惶恐,很害怕,要逃跑。这时听 到老爷的声音,境界忽然变了,变成平坦的地面,不在街上了;还 有茂盛的树林,清新雅致的风景,非常适合游玩。这时又忽然闻到 饭香,比平常的饭还要香,就看到这群牛去树林里吃饭了,吃完饭 又在树林里跳舞、欢乐。剩下的我就不记得了。"

从此之后聂氏就再也不犯病了,也没有牛来祸害她,她自己 也开始常年吃素。

刘净密于民国二十三年春天在西康出家,法名慧定。民国二十三年就是1934年,也就是两年之后。这个故事是他出家之前记载的。

这个故事精彩不精彩? 九十六头牛一并超生。

这九十六头牛有禅定吗?它们瞋恨心很大,又很饥饿,很痛苦,来报仇,哪有禅定心啊。刘净密虽然帮它们念佛,刘净密也没有多大的禅定心啊,很简单,念佛佛就到,一请就来。

其实,阿弥陀佛不用请,只要舌头一念,"南无阿弥陀佛",佛就来了,在你舌头上站着。"阿弥陀佛在我舌头上站着?"对呀,不仅在你舌头上站着,还在你心里,念佛佛就来。

因为我们念南无阿弥陀佛,当下就"是心是佛"。我们说"念佛佛就来"还不足以形容。比如我喊"张三",张三就来,张三的名字跟张三还是隔开的,我喊他他才来,"喊"是一个,"来"是第二个。佛不这样,念南无阿弥陀佛,当下就是佛,这叫"如来"——"如"是不动在净土,"来"是念的时候就在这里。

明白这个道理,我们当然喜欢念佛啊!没事就"南无阿弥陀

佛,南无阿弥陀佛,南无阿弥陀佛……"跟凡人打交道,不如跟阿弥陀佛打交道。

这个案例有很多启发。东北有很多附体的大仙, 六道众生的 存在是真实不虚的。当然, 聂氏这个不是附体, 是业债牵缠, 所以 九十六头牛来找她索命。

这两天有人问怎么处理仙堂。希望大家自我珍重,这个往往 是心里有盼望,或者是没有起正念,贪图神通,贪图好处,看看事 等等。如果你正心诚意,百毒不侵,内心保持正念,不可能有这些 邪门的东西找你,找来之后就难以过日子了。学佛的人心量要大, 要有正气,要发菩提心,不要沾染这些不好的东西。

你心里如果起不正的念头,它就顺这个念头来附体了,结果你就难过了,晚上睡不着,白天也没精神。"你想看吗?让你看个够",你眼睛闭着它在,睡着了梦里还在,你就没办法了。招惹它干什么呢?然后再找师父,"师父啊,你帮我处理吧"。处理完之后,他自己还忆念前境,又来了。所以,还是远离的好。

其实,我们每一个人都是聂氏。聂氏有两个,一个是精神正常的时候,再一个就是被九十六头牛附体的时候。被九十六头牛附体的时候还是聂氏吗?就不是她了。本来那个聂氏就不起作用了,她也不知道,晕晕乎乎的,然后就是那些牛在讲话。

我们身上,何止是九十六头牛啊?九百六十亿烦恼妄想牛都 在我们身上。佛性的我才是真正的我,但是佛性的我被无量无边 烦恼妄念的牛鬼蛇神附了体,佛性的我根本就是迷糊颠倒了,根 本就不知道了。所以你在那里发脾气,一看,那哪是你啊?那不都是烦恼的牛在发脾气吗?什么好坏啊,跟别人争个长短,你对我错,非常幼稚可笑。我们也是被这九十六头牛,被无量的烦恼妄念所附体,佛性的我显现不出来。

那怎么办?念南无阿弥陀佛,这些通通超度,所谓"自性众生誓愿度"。一个妄念就是一个众生,一个烦恼就是一个轮回,你只要念佛,这些通通度了,不断地度;到最后,自然阿弥陀佛来接引,所有妄念通通脱落,往生净土成佛。这个时候,佛性的我成为佛,真正的我们才显现出来,不然都是假的。

你以为你在这里多神气,多了不起,其实都不是你在说话,都是那个傲慢的、虚假的、狂妄的"我"在说话。妄念的"我",烦恼的"我",假我在起作用,然后折腾得你难过。如果本来是你,怎么会难过呢?你为什么会痛苦?它搞得你不安宁啊,让你的佛性——本来的自在我被捆缚,所以痛苦。所以,以佛法来看,众生都很可怜。

老年痴呆,精神错乱,其实我们很容易犯的。我们每个人想一想,有时候在那里想东西,这个那个,脑子里好像精神分裂症一样,分裂成四五个人。你看梦里面,你何止分裂成四五个,里面一大群人,张三讲话,李四也讲,其实不都是你一个人在讲话吗?"我昨晚梦见你了",你梦见的他还不是你自己吗?都是你的心识作用,这不是精神分裂吗?分裂超越了一定的范围,我们就说这是精神病。其实我们都一样,阿罗汉看我们众生都是精神病。

娑婆世界,所有一切都在生死界里。再有知识,学富五车,富可敌国,也是这娑婆生死界里的东西,都是无常变灭,都不是你的,都没有用。一切引以自傲的钱财、权势、地位、学问、知识等等,面对生死大事丝毫不起作用。所以,这句南无阿弥陀佛,现在就要把它抓在手上,执持名号一心不乱,牢牢地执持,这样就好。

### 案例3: 诸屠户得超度往生

再讲一个故事。这个故事是《三宝感应要略录》里记载的,主 人公叫张元寿,山西并州人。这个人也蛮善良的,但他家是杀生为 业,等到双亲去世之后,张元寿就戒了杀。

看来他这个人还是不错,他父母在,这个家庭的职业没法改, 父母一走,他就改了。他不仅戒杀,还专念阿弥陀佛,早晚都念, 以念佛的功德力回向救度双亲。他想到父母这一辈子杀生,杀业 很重,就念佛回向给他们。管用不管用呢?往下看。

张元寿念佛回向救度双亲,并且造了三尺高的阿弥陀佛像,安置在佛堂当中,香花灯明,供养礼拜,念佛超度父母。

有一天晚上,他梦见房间里有光明,光明当中二十多个人 坐在莲花台上,其中有两个人在半空中,离门庭很近,喊他"张 元寿"。

他问:"谁啊?"

上面的两个人就回答说:"我们是你的父母。我们在生的时候

虽然也念念佛,但是喜欢杀生吃肉,罪业很重,所以死了之后堕入叫唤地狱。"他们虽然造杀业,也知道念念佛,不过很显然,肯定没有求生西方极乐世界,只是别人念、他们也念一念,就是有过去这个善根。现在下地狱了,是叫唤地狱,很痛苦。

"不过,虽然堕入地狱,但是因为我们平生也念过佛,以念佛之力,即使受热铁炀铜之刑,感受如同清凉之水"。拿热铁丸、铜水来给他们施刑,如果不念佛,铁水炀铜烫过来就不得了,温度非常高;但他们因为念过佛,并不觉得很烫,感到像清凉之水一样。这是共业当中有别业。

"昨天有一个出家人,身高三尺,前来地狱讲法",这个出家人 是谁啊?就是阿弥陀佛,因为他们念阿弥陀佛。

张元寿造了佛像,阿弥陀佛就知道他的心意了,就变为一个出家人到地狱去,这是感应。阿弥陀佛本来也要救地狱众生,他为什么非要等众生念佛才去救呢?佛不是大慈大悲吗?但这是互相之间的缘分,因为他为父母念佛,感通阿弥陀佛,就容易去跟他们讲法。通过这么一层关系折射,功德就能通到那里,不然他们就被业障障住了。

比如这面墙,阳光虽然普照,可是被这面墙挡住了,就没办法了。如果在墙上打一个洞,那光不就照进来了吗?他们因为造业堕入地狱了,这就是业障,挡住了,佛光虽然要救度他们,也没办法。张元寿以虔诚心、孝顺心为父母念佛回向,等于是在墙上打一个洞,阿弥陀佛就到地狱去为父母讲法。

"同业二十余人听闻佛法",现场二十多个人都听到了这个出家人讲佛法。

"皆得脱离地狱之苦,如今将要往生西方净土,以是因缘,所以特别前来相告",现在我来告诉你,说完之后就向西方而去。

张元寿的父母有禅定吗?在地狱里受刑,哪有禅定啊?虽然在 生的时候念过佛,但是没有求生西方极乐世界,所以堕落了。

念佛不管用吗?还是管用的。虽然堕落地狱,但是不那么苦。 不那么苦也毕竟是地狱,不是极乐世界啊。那怎么超生呢?张元寿 孝心念佛功德回向给他父母,又造佛像,所以就感应父母往生西 方净土。

我们也是这样。父母不在了,怎么救度他们?给他们好吃好喝,他们也吃不了、喝不了;要孝敬他们,他们不在了;讲好话给他们听,他们也听不到了。没有办法,只有念佛给他们。

阿弥陀佛这句名号,就是十法界里的快递公司。比如在世间寄信,给人间能寄到,给阴曹地府能寄到吗?快递员一看,这个包裹没法投递。但如果你念佛,六字名号就给你送去了,"我这念佛功德,回向给阴曹地府里的父母"。阿弥陀佛的快递公司是通十方法界的,很快,当下就投递到了。

在佛堂里,特别是在常年专修念佛的道场里,把你父母的名字放在那里,不用超度也等于天天超度,有光明罩着,太好了。

"一心不乱",如果不能正确理解,把它解释得很难,最大的损失就是不能往生。学习净土教法的根本目的,就是求生极乐世界,

如果对"一心不乱"四个字理解错误,可以说整部《阿弥陀经》就等于埋没了,就得不到利益。

《增广印光法师文钞》有这样一段法语:

须知仗自力,则恶业有一丝毫,便不能出离生死,况 多乎哉?又无信愿、念至一心,无量无边之中,或可有一二 往生,决不可以此为训,以断天下后世一切人往生净土之 善根。

何以故?以能仗自力念至业尽情空、证无生忍者,举世少有一二。倘人各依此行持,置信愿而不从事,则芸芸众生永居苦海,无由出离,皆此一言为之作俑也。而其人犹洋洋得意,以为"吾言甚高",而不知其为断佛慧命、贻误众生之狂言也。哀哉!

"须知仗自力,则恶业有一丝毫,便不能出离生死,况多乎哉?"净土法门是靠佛力,不能以自力修行的观念来理解。比如说"一心不乱",如果按照自力来理解,就要禅定一心、断绝妄念、伏断烦恼。如果靠自力,有一丝一毫的烦恼都不能解脱生死,何况有无量无边的恶业?

"又无信愿、念至一心",如果这里的"一心不乱"不解释为 "信愿一心",根本不谈信愿,只讲功夫,要达到禅定、灭除妄念。

"无量无边之中,或可有一二往生",无量无边的众生里面,或 许有一两个可以往生。

"决不可以此为训,以断天下后世一切人往生净土之善根",

绝不能不讲信愿,只讲断烦恼、息灭妄念。如果以这个为标准,等 于是断了一切人往生净土的善根,天下后世一切人的往生大事就 被葬送了。

"何以故?"为什么?

"以能仗自力",《阿弥陀经》的"执持名号,一心不乱",如果 说是靠自力修行达到禅定一心,而不讲信愿的话,要念到什么程 度呢?

"念至业尽情空,证无生忍者","情"是情执、情见,"业尽情空"就是恶业已经彻底尽除了,一切烦惑都断灭了,证悟无生法忍。

这样的人,"举世少有一二",从古到今,全世界也没有一个两个。

"倘人各依此行持,置信愿而不从事",如果人们都按这样的标准来行持,追求三昧,追求事一心、理一心,而不把"一心"与信愿联系,不解释为"信愿一心"。

"则芸芸众生永居苦海,无由出离",广大众生就永远埋没在 生死苦海当中,无法出离生死。

"皆此一言为之作俑也",都是因为你讲这句话,误害了天下 苍生,你是始作俑者。

"而其人犹洋洋得意,以为'吾言甚高'",讲这话的人还自以为了不起,洋洋得意,"你看,我讲的道理多高啊,程度多深啊!" 有不少这样的人,只图自己讲话快活,不知道自己什么根机,也不 知道佛法的深义。

"而不知其为断佛慧命、贻误众生之狂言也",他这样讲,不知道这句话是断佛慧命,切断众生往生的善根,贻误众生,是虚妄、狂妄的话。

"哀哉!"太可惜了,太悲哀了。

印光大师这段话讲得很恳切,批评的语气也比较强。意思是说,"执持名号,一心不乱"不能从自力的立场来解释,不能解释得那么高、那么难,要"业尽情空、断除妄想"。其实很简单,就是信愿一心不乱。

## ⑦有行人自失往生之失

第七,有行人自失往生之失。依善导大师的解释,上符弥陀本愿,下契众生根机,净土三经一致,释迦佛语不虚, 人人安心念佛,个个都能往生。

我们依善导大师的解释,就非常清楚,非常明了,人人都能 往生。

"上符弥陀本愿", 弥陀本愿说"至心信乐", 这就是"一心不 乱", 信愿一心。

"下契众生根机",众生要一心愿生、一心信乐、一心归命、一心专念,这些我们都做得来。如果要达到事一心、理一心、禅定一心、妄念不起,绝大多数人都做不来,就不契合众生根机。所以善导大师不这样解释,而是说"一心愿生、一心称佛不乱、一心专

念、一心信乐",这契合众生根机。

净土三部经也一致。《大经》说"至心、信乐、欲生",《观经》说"至诚心、深心、回向发愿心",《阿弥陀经》说"一心",三经是一致的。《大经》四十八愿中,"唯明专念弥陀名号得生";《阿弥陀经》中,"一日、七日专念弥陀名号得生";《观经》定散文中,"唯标专念名号得生"。这样,"一心不乱、执持名号"都是"专",这样三部经就一致了,不矛盾。

"释迦佛语不虚",释迦牟尼佛对五浊恶世众生说此难信之法,说法对机,不会虚假。众生各得利益,人人都能安心念佛,个个都能往生净土,这才是真正的"万修万人去"。

所以,印光大师已经批评了。我们不能错误理解经文,还自以为解释得很高明。解释得那么难,不要说一般人达不到,从古到今也没有几个人能达到。如果要达到事一心不乱,至少是大阿罗汉,这些大祖师都不敢说有几个证悟到这样的程度。

## (6) 念佛时妄念迭起

问: 念佛时妄念迭起是什么原因?能不能往生?如何 对治?

答: 贪瞋痴本性。由过去习种,今生业风,如风过树林,雨打湖面,动摇不止。

虽然阿弥陀佛的救度没有要求一定要达到禅定、妄念不起,

但是很多念佛人念佛的时候,经常被心中很多杂想、妄念所缠绕, 也经常来问。

大家要明白两点:

第一,从原则上说,大家要相信阿弥陀佛的救度,并没有要求一定要达到心怎样的清净、不起妄想杂念,没有这个要求。即使妄想杂念迭起纷乱,都不障碍往生,要有这样的信心。

第二,有妄想杂念总之是不太好的,我们念佛不希望有妄想 杂念。这在技术性的处理细节方面,还是有方法的。

我们念佛的时候,一方面在念佛,另一方面有很多念头来来 去去、过过往往,不由自主,控制也控制不了,甚至越控制好像 越多。

有人说"我不念佛还挺清净的,一念佛,什么陈芝麻烂谷子的 事都出来了?平常想都没想到的事都翻出来了,怎么办啊?"

念佛有妄想杂念当然不好,但是,这个问题,如果要处理很难,不处理就不算问题。因为你这样念佛就可以往生,也就没有什么要"怎么办"的问题。怎么办?就让阿弥陀佛办,都已经办完了,这样念佛就能往生。

不过,从细节上讲,还是要有正确认识和处理方法。妄念是凡 夫贪瞋痴的本性,我们本来就是如此,不要说"哎呀,怎么搞的?" 事实本来就这样。我们过去世无量无边业习的种子,再加上今生 造作,业力的风一吹,心中就激荡起来了,心中一定会有种种妄想 杂念,就像乌云翻滚一样。平常不注意好像感觉不到,一念佛,心

### 一静下来,就发现特别汹涌。

打个比喻,就像风吹树林一样,风一过来,树叶都动起来了。每一片叶子就代表我们过去的一个种子,业风一吹就翻动。什么叫"业风"啊?一遇到境界,听到别人说句不好听的话,马上很多想法就翻动了,妄想是很猛厉的。

处理方法,以印光大师来讲,就是十念计数法。念佛的时候,心里念得清楚,口中称得清楚,耳朵听得清楚。这样,粗重的妄念会相对少一些,细微的妄念还是很多,甚至我们都觉察不出来,但也只能如此。粗重的妄念如果减了很多,心里就比较平静,比较舒服一些。

下面几段法语非常好,我们来共同学习。

## ①引源信法语

妄念原是凡夫本体,妄念之外别无心也。直至临终,犹 是一向妄念凡夫。知此念佛即蒙来迎,乘莲台时,能翻妄念 成为觉心。

"妄念原是凡夫本体,妄念之外别无心也",凡夫就是妄想杂念所构成的,妄念是凡夫的本体。离开妄想杂念,就没有凡夫的存在。除了这句名号不是妄想杂念,其他都是妄想杂念,东想西想、张三李四、穿衣吃饭、过去未来,都是妄想杂念。

什么叫"本体"?就好像用泥巴塑成一个土地公,如果去除了泥块,还有土地公吗?没有了。每一粒泥沙就代表一个妄念,我们

这一期的生命,其实就是由妄念的尘埃构成的,把妄念拿掉,众生心就没有了。所以,我们就是妄念的存在,离开妄念就没有心了,就没有我们的存在。

"直至临终, 犹是一向, 妄念凡夫", 每个人要自觉, 从生到死, 你肯定都是妄念凡夫。想除掉妄念, 你就死了这条心。"打得妄想死, 救得法身活", 不要说"我要念佛念到没有妄念", 那是不可能的, 你从生到死都不可能做到。如果做到了, 就业尽情空, 证得无生法忍了。从出生直到临终, "犹是一向妄念凡夫", 你整天埋没在妄念当中, 怎么可能没有妄念呢?

阿弥陀佛就是要救度这样妄想纷飞的凡夫,不会要求没有妄念。没有妄念,就不用阿弥陀佛救度了。我们念这句名号,不是把它作为一个工具,让自己心中清净、没有妄念,不是的,那是自力的修行。

你念这句名号,就是信愿,信愿念佛就能往生。道理在哪里呢?道理就在于往生是阿弥陀佛做好了放在那里,你相信、你愿意接受,就是你的。往生并不难,是现成的果,所谓"果地法门",并不是你现在来修往生,往生等你现在修,要修到什么时候?阿弥陀佛极乐世界修好了,名号也修好了,你往生的功德资粮都在名号里面,往生这个果已经放在那里了。现在不是让你来修,现在是让你来吃现成的。你来念佛,你相信,你愿意,就是你的,你就往生。

所以,千信则千生,万信则万生,不信则不生,有信就往生,

很简单。我们念佛,不是为了断除妄想杂念,而是归命阿弥陀佛。

"知此念佛",知道我们是这样的根机,以这样的根机来念佛。

"直到临终, 犹是一向妄念凡夫", 就这样来念佛就好了。

"即蒙来迎",并不是要断绝妄想杂念,佛才来迎接;就是我们这样的妄想凡夫来念佛,佛就来迎接,佛的本愿就是这样。

"乘莲台时,能翻妄念,成为觉心",阿弥陀佛来迎接我们,我们上了阿弥陀佛的莲花台,这个时候,我们的妄念全部脱落,正觉之心显现,证无生法忍。本来的佛性就显现了,虽不求断除妄想杂念,也自自然然地断了。这是往生净土的利益。

## ②引《十念法要》

不顾妄念余念,不谓散乱不净,唯口称名号。若常称 名者,以佛名之德,妄念自止,散乱自静,三业自调,愿心 自发。

故愿生心少时,亦南无阿弥陀佛。 散心增时,亦南无阿弥陀佛。 妄念起时,亦南无阿弥陀佛。 善心生时,亦南无阿弥陀佛。 不净之时,亦南无阿弥陀佛; 清净之时,亦南无阿弥陀佛。 三心欠缺时,亦南无阿弥陀佛; 三心具足时,亦南无阿弥陀佛; 三心现起时,亦南无阿弥陀佛; 三心成就时,亦南无阿弥陀佛。 此即决定往生之方便也,纳于心腑莫忘失。

这段是法然上人的法语,叫"十念法要",非常好。

"不顾妄念余念,不谓散乱不净",不要一边念佛一边担心"我的妄想杂念怎么办?我是不是要把名号放下来,找个办法对治?是不是我业障重,去诵诵《地藏经》?"其实,"不顾、不谓",就是不要理它,不用管,"不顾妄念余念",也不要去理会心散乱不清净,以为还有什么妙法来对治这些,不用这样。

"唯口称名号",只要一句接一句地念南无阿弥陀佛。

"若常称名者,以佛名之德,妄念自止,散乱自静,三业自调,愿心自发",阿弥陀佛名号里就有这样的功德,只要经常称念弥陀名号,妄念自自然然就停止了,就像刹车一样,它慢慢就止息了。散乱的心本来是很闹腾的,慢慢就安静了。身口意三业,本来是胡作非为,非常猛利,现在自然调顺了。"愿心",愿往生极乐世界的心,自然就发起来了。

很多念佛人都有这种感受。遇到不顺心的事情,心非常不安宁,但只要念一会儿佛,心自然慢慢就平静下来了,就觉得不那么悲伤,也不那么烦恼。佛的名号有这种功德,所以要多念佛。当然,这不是一天两天的事,长期坚持念佛就会有这样的功效。这句名号只要经常念,等于我们的心直接接受阿弥陀佛的调教,直接

和阿弥陀佛的光明接触。所以,即使不懂得多少经文,如果经常念佛,功效都是不可思议的。

"故愿生心少时,亦南无阿弥陀佛",有人说"我愿生心不够,不猛利。真信切愿,要达到什么程度才叫'切愿'?要像刚出离牢房,马上奔回家那样迫切的心情,我还没有。我遇到苦恼事了,愿生心就强一点;现在春光明媚,生意还不错,身体还可以,家里还蛮平顺的,儿女还孝顺,让我愿生心那么切,怎么发得起来?让我现在死,我还舍不得",很多人都是这样。这也不用管,还是"南无阿弥陀佛,南无阿弥陀佛,南无阿弥陀佛……"。

净土法门是易行道。凡夫当生活条件好的时候,往生心弱一点是自然的,这是人之常情;当儿女不孝顺,身体又病苦,就说"我要求往生啊,阿弥陀佛快来接吧",这也是人之常情;当你好了伤疤忘了痛,又觉得娑婆世界还可以多待几年,这也是人之常情。在这种状况下,你是不是真的愿往生,你心里应该明白。如果你真的愿往生,但是心就像发条一样,生活好一点就松一点,这是正常的,只要大的方向还是真的愿往生,这样都能往生,不会有障碍。如果要你整天把发条拧得那么紧,一般人还是做不到的,再拧紧就可能犯精神病了,因为弹性有限,凡夫根机难以承受。天天拧得很紧,使劲加压,就会人不像人、鬼不像鬼,怪怪的。只要一心念佛,专念弥陀名号,打定主意愿往生,然后就你凡夫的状态过日子就可以了。所以,愿生心不那么猛烈的时候,也是南无阿弥陀佛。

- "散心增时",现在心很散乱,还是念南无阿弥陀佛。
- "妄念起时",不要管它,还是念南无阿弥陀佛。
- "善心生时",这时心里很调顺,对人有慈悲心,也是"南无阿弥陀佛",也不丢下佛号。
- "不净之时",心不清净,念头不净,自己都不好意思,还是 "南无阿弥陀佛"。
- "清净之时",感到心里有片刻的清净,也不另外起欢喜,还是 "南无阿弥陀佛"。
- "三心欠缺时",觉得信心不够,至诚心、深心、回向发愿心也不太懂,"到底我有没有、够不够?"不管也是念这句南无阿弥陀佛。你念佛,三心自然就具足了。
- "三心具足时",有至诚心、深心、回向发愿心,也不要一欢喜就不念佛了,还是念南无阿弥陀佛。
- "三心现起时","现起"就是你现在感受到。也是念南无阿弥陀佛。
- "三心成就时",三心坚固不动,三心成就了,已经是信佛决定了,那可以不念佛了吗?不是,三心成就的标准还是念南无阿弥陀佛。
- "此即决定往生之方便也",要想决定往生,这是最好的方法。
  - "纳于心腑莫忘失",这个要记在心中,不要忘记了。

南

何

3個